
ATTENZIONE: 
il testo è pubblicato così come fu scritto il 21-3-2003 ed è il 

segno in se stesso che non è “il Vangelo”, nel senso che 
oggi, 4-9-2006, in cui scrivo questa annotazione, so che tutti 
i miei scritti sono stati voluti da Dio in modo che apparisse 

anche tutto l’umano lavorio fatto dalla mia persona (che però 
esiste solo e tutta mossa da Lui, ma secondo uno sviluppo 

progressivo e cibernetico di correzione di errori e di 
malintesi).  

Il Dio in me ha voluto presentarsi proprio come si è calato in 
ogni altro uomo: peccaminoso e soggetto ad approssimate 

valutazioni, ma per ingenuità e a volte puerilmente.  
Però state attenti anche a questo: le volte in cui la mia 
persona è stata portata a compiere visibili ed apparenti 
errori di tipo profetico, come ad esempio (clamoroso) la 
mancata elezione a Papa di Dionigi Tettamanzi, Dio l’ha 
attuato come se quello che ho scritto io fosse stato il 

destino prestabilito… se gli altri, e nel caso il Tettamanzi 
avvertito da me del suo destino, mi avessero creduto e 

sostenuto! Dionigi Tettamanzi doveva esser Papa, perché 
Papà mio fu condotto a morte con l’arrivo ufficiale alla 

Milano in cui vivevano di Papa Giovanni Paolo II, ed egli 
avrebbe dovuto essere il modo divino e trascendente con il 
quale Dio mi avrebbe fatto giustizia e ridato a Papà il Papa. 

Infatti Dionigi è secondo la fine di Amodeo Luigi e 
Tettamanzi è la Tetta di Ma’, anzi la Ma Madonna, origine, 

causa e buon fine del Baratto (segreto) fatto da Ma’ Baratta, 
tra me RA (tra parentesi) e il NI, il Naz. Iesus, del grido 

profetico «Le MA sa Ba(RA)ctà NI» 
Tanta sacralità era prevista in costui… se egli ! 



 

 

691

 

2eman  a‘MODE’o 
 

Mille 
e non più mille 
d’un castigo pagato e ridato, per un Esodo verso il sublime! 

 
2.000 anni fu il castigo per gli uomini (che non ascoltarono Gesù e 

penarono due millenni per arrivare ad una realtà complessa: reale e sublime).   
Sul suo finire (il 14.9.1998), il Papa, con la Fides et ratio, auspicò che il 

complesso rapporto Fede-Ragione regolasse il complesso rapporto Dio-uomo.  
La Provvidenza volle un Convegno (il dì del Trasporto della Croce) in 

risposta all’Enciclica (edita nel dì della “Esaltazione” della Croce) e indetto da 
un filosofo “esaltato” nella Croce e nella Comunione del Cristo (per 38 
giorni di assoluto digiuno in cui viveva solo dell’Ostia Consacrata). 

Si esaltava così, in Cristo, affinché il Pontefice l’udisse! La Fede, paga del 
Catechismo, rifiutava però la via nuova del Papa! Due Benedizioni Apostoliche, ci 
furono, per quel Convegno, che il Pontefice aveva provocato così: “Abbiate 
passione, audacia e sarò vostro avvocato!”…Sì, ma inavvicinabile! Il filosofo si 
consegnò allora al pubblico ministero: “Se non avrò il mio avvocato mi 
lascerete morire!” e quegli (la Chiesa) sancì: “E muori, tu, ricattatore!”. 

Il 24.10.1999 si “vinse le ragioni della morte” e ci fu il Giudizio Universale 
(“Chi siamo, da dove veniamo e andiamo”), attesi alla fine dei tempi…  

Ma la Fede disprezzò e boicottò il Convegno voluto e benedetto dal Papa e 
così, omicida e suicida, abbatté le due Torri Gemelle (Fides et ratio), ed ora patisce 
la morte e non sa come corpo e anima vadano in Paradiso! Ecco l’IraQi, di Dio per 
l’Esodo reale (verso il sublime) non voluto tuttora, né fatto sapere. 
 



 

 

692

 

            
          1950 - Alla Madonna di Pompei, Gesù entrò in Comunione con me.  



 

 

693

 

Alla grande Maria, 
di Anna, la piccola sua madre 

e a Mariannina Baratta, mia madre, 
una piccola “madonnina”, 

che mi barattò con il figlio di Dio. 
 
 
 
 

                                        ↑ 
Mariannina al Convitto di Salerno. Piccola Madonnina, sognava di divenire Madre 

Badessa… o ingegnere, e fu solo mamma capace, con il suo amore, di dare il suo latte e il 
suo primogenito a Dio e Maria, perché fosse salvato innocente come Gesù 



 

 

694

 

 

Possa la Sede della Sapienza, essere il porto sicuro per 
quanti fanno della loro vita la ricerca della saggezza. Il cammino 
verso la sapienza, ultimo e autentico fine di ogni vero sapere, 
possa essere liberato da ogni ostacolo per l’intercessione di Colei 
che, generando la Verità e conservandola nel suo cuore, l’ha 
partecipata all’umanità intera per sempre. 

 
Roma, presso San Pietro, il 14 settembre, festa della 

esaltazione della Santa Croce, dell’anno 1998, ventesimo del mio 
pontificato. 

Joannes Paulus II 
 
 

 
Estratto dall’Enciclica Fides et Ratio dal quale risulta il particolare 

momento di grazia dell’attività del Santo Padre, vissuto nel ventesimo anniversario 
del suo pontificato (20 come l’intero spostamento del ciclo 10, dell’unità) e nel 
giorno della festa della Esaltazione della santa Croce, dell’anno 1998, ove chi 
libera in assoluto è la Croce di Cristo, quando è esaltata nella sua virtù. 

Questa Enciclica importantissima fu diffusa il 14 settembre 1998, a 474 
giorni dal 2.000 e tutti questi numeri indicano la pienezza nella libertà.  

14 è il piano delle 7 libertà di moto del volume (a 3 dimensioni nel ciclo 
10), avente quale lato delle due componenti il numero 7.  

1998 è tutta la lunghezza, quando le 2 dimensioni del piano della presenza 
ne occupano due sul totale di 1.000.   

Settembre è il 9° mese, laddove 1, l’unità, sposta esattamente 9 volte la sua 
presenza nel ciclo 10, e laddove 1.000 è il suo volume 103 e 2.000 è l’intero 
spostamento della sua presenza 103.  

I 474 giorni che mancano al 2.000 (e sono 365 nel 1999, più 31 in 
dicembre, 30 in novembre, 31 in ottobre e 17 in settembre 1998)  è un numero 
altamente significativo, laddove 4 sono le dimensioni della realtà e 7 è la libertà del 
movimento del volume, per cui 474 è il numero ideale ad indicare lo svincolo reale 
dal simbolico castigo per non aver creduto al Cristo, svincolo la cui urgenza fu così 
espressa dal Vicario di Cristo, con questa enciclica: attraverso l’affidamento alla 
Madonna, “Sede della Sapienza”. 



 

 

695

 

L’attesa dell’evento 
e la sua attuazione 

 
 

 Quando si appressò l’anno 1.000, l’umanità fu invasa dalla grande paura 
della fine del mondo. Tutti i timori si rivelarono però infondati. 
 La stessa preoccupazione si è ripresentata sul finire del secondo millennio, 
anche se con paure molto minori. Anche stavolta il periodo è trascorso e niente, di 
tutto quello che era stato paventato, è parso essersi frapposto, sulla strada della 
apparente e normale evoluzione dell’esistenza di ogni cosa, come se quei timori si 
poggiassero solo e tutti su una pura “esaltazione”. 
 È “parso” che nulla sia accaduto… Infatti questo libro propone al lettore 
che si discuta, per vedere se l’evento, tanto atteso, sia stavolta invece accaduto, 
come taluno sostiene con una sua teoria, nella convinzione che l’uomo, 
semplicemente, non se ne sia solo “accorto”… ma si accorgerà, grazie a Dio!  

Così si porta a conoscenza questa teoria, affinché la si sappia, se ne tenga 
conto e se ne discuta. Procederemo per gradi. 

 
Nel primo capitolo cercheremo di capire, a proposito della “fine dei 

tempi”, che cosa potessero riguardare questi tempi, in quanto a fine: fine della 
esistenza della Terra? Dell’universo? Della vita umana? Di un comportamento? 

 
La successiva questione, trattata nel secondo capitolo, sarà relativa 

all’attesa di Gesù, alla fine dei tempi, in cui Egli avrebbe realmente “Sconfitto la 
morte” ed avrebbe veramente espresso il “Giudizio Universale”. 

 
Nel terzo capitolo, ci interesseremo dell’attuazione di quanto atteso e ci 

occuperemo di una decisione del Papa, che, a due anni dalla fine del secondo 
millennio e nel giorno in cui si festeggiava la Esaltazione della santa Croce, emanò 
la Lettera Enciclica “Fides et Ratio”.  

In essa il “Rappresentante di Cristo in terra” credette giunta l’ora che, alla 
Fede in Dio e nel Suo Figlio, si accompagnasse finalmente il sano esercizio della 
Ragione (espressione umana della Sapienza dello Spirito Santo). Lo comandò alla 
Chiesa e l’auspicò per chi, essendo Filosofo e scienziato ed avendo chiaramente già 



 

 

696

 

individuato una buona quantità di Verità ragionevoli, trovasse coraggio, passione 
ed ansia della ricerca, per una nuova via, che portasse ad  un Cristo che fosse il 
razionale centro della storia. 

Nel quarto capitolo si racconterà come il 24 (giorno avente per numero il 
ciclo intero delle sue ore) di ottobre (decimo mese, che esprime il ciclo intero della 
nostra numerazione) del 1999 (ultimo anno del 2.000) – e pertanto in una data 
“simbolo” o, diciamo meglio, “oracolo” della fine come il “completamento” dei 
tempi espressi in ore, mesi ed anni – fu risposto alla sollecitazione del Vicario di 
Cristo. Ci fu a Saronno (nella festa cittadina del Trasporto della croce) un 
importante Convegno: il primo e solo, prima che finisse il 2.000, che avesse dato 
seguito all’incitamento del Papa di tentare di scoprire una nuova via, “ragionevole” 
verso Cristo.  

Fu promosso da un Epistemologo (filosofo della Scienza), che aveva 
fondato tutta la sua vita su un Cristo Signore del suo Spirito, e che, ciononostante, 
la Chiesa costrinse a digiunare per settimane e mise come in croce, a rischio ne 
morisse... Questa miope Chiesa difendeva la via tradizionale dei Santi e dei 
Dottori, espressa dal Catechismo e non condivideva la speranza del Papa, di 
un’altra via. “Essa sarebbe stata eretica”, pensava erroneamente questa Chiesa 
molto miope, che confondeva il mezzo col fine e il percorso col traguardo.  

In questo suo digiuno assoluto, che durò 57 giorni, l’epistemologo affidò 
alla sola Comunione con Cristo la sua intera esistenza, e, nel suo Convegno (che la 
Chiesa “mortificò”, non andandovi), “Sconfisse la morte” ed espresse il “Giudizio 
universale sull’esistenza”.  

“Vinse l’idea della morte” facendo notare come il mondo consistesse nel 
complesso dei due versi opposti di crescita nel tempo: uno della materia (chiamato 
la via dell’acqua, da Gesù) e l’altro dello Spirito che l’osserva (la via dello Spirito 
Santo di Gesù, perennemente trascendente dal verso che vediamo diretto verso la 
morte e sempre diretto al contrario, verso il Dio Padre collocato all’inizio dei 
tempi). Gesù già lo spiegò a Nicodemo (Giovanni, 3), ma l’uomo non aveva ancora 
i mezzi personali per capirlo… doveva solo fidarsi della parola di Gesù, e non lo 
fece, da cui i 2000 anni di un castigo legato al bisogno della personale acquisizione 
della conoscenza.  

Il verso dello Spirito che ritorna a Dio esiste (e lo vedremo realmente 
risorgendo dalla Morte e come un mondo reale che ritorni alle origini) perché è la 
causa, reale ma invisibile, del nostro apparente progredire verso la Morte. 

Nell’ideale modo per capire, poggiato su tesi ed antitesi, la tesi mortale 
(l’inferno della vita) sarà seguita dall’antitesi immortale (del ritorno concreto e 
reale al Padre, che purgherà ogni errore rendendo vana ogni cosa apparsa fatta) e  il 
Paradiso sarà la sintesi. 



 

 

697

 

In secondo luogo questo epistemologo, così in Comunione solo con Cristo, 
e così capace di capirlo per le stesse sue esperienze provate da lui a causa del suo 
amore, spiegò, sempre a partire dalle verità scoperte tali dalla scienza, come 
“stessero davvero tutte le cose, in Assoluto: per Dio, per gli uomini, e per i valori 
da essi chiamati in campo”, il che corrispose ad un vero e proprio “Giudizio 
Universale” sull’esistenza. Dio è come il Manzoni de’ “I promessi sposi”, tutto 
quel che accade l’ha scritto Lui. Noi siamo solo gli interpreti di una prima 
rappresentazione. Ma saranno possibili infinite repliche, dopo la prima obbligata, 
in cui Dio ci consente di “decidere liberamente” quel che piaccia a noi. Pertanto la 
vita va “sublimata”. Essa non è che una “tentazione”, sottoposta all’uomo, affinché 
egli la faccia sua come vuole. Per questo Gesù disse di pregare il Padre di “non 
indurci in tentazione”, in un modo tale che perdessimo troppe possibilità, per 
quell’unico peccato imperdonabile, contro lo Spirito, che consente la formazione 
della risposta libera di ogni persona. 

 
Nel quinto capitolo cercheremo di capire se siano esistite tracce, nella 

Bibbia, nel Vangelo e nella fede Cristiana, che facessero attendere un ritorno di 
Cristo, e in che ragionevole modo.  

 
Nel sesto capitolo ci occuperemo di conoscere se siano esistiti “segni 

irrazionali”, a riguardo di quest’epistemologo cristiano, che potessero indicare una 
sorta di predestinazione da parte della Divina Provvidenza. 

 
Nel settimo, infine, ci occuperemo di quale “glorioso ritorno”, del Cristo, si 

sarebbe dovuto trattare, stante l’idea molto chiara, della “gloria”, legata 
all’esperienza concreta ed umana di Gesù, passante tutta attraverso la croce. 



 

 

698

 

 
Benito e Romano su un cavallino, a Sassano,  paese di zia Maria Borgia 



 

 

699

 

Capitolo 1 

La “fine dei tempi” 
 
 

 Che cosa si può intendere con la “fine dei tempi”? La distruzione del 
mondo? Non è detto: può essere la fine di un periodo legato a certe particolari 
condizioni dell’esistenza. 

Se questa fine noi la facciamo scattare a partire da un messaggio di Gesù 
Cristo, allora di certo bisogna iniziare, per cercare di capire a che fine ci si 
riferisca, dallo stesso messaggio cristiano. 

Bisogna cercare nei Vangeli quei passi nei quali si sia espresso il senso 
generale e pieno della vita, secondo Gesù. 

Ecco cosa scrisse Giovanni, nel capitolo 3 del suo Vangelo (nella versione 
diretta da Mons. Garofalo), quando riferì dell’incontro tra Gesù e Nicodemo,. 

 
1  Ora, fra i farisei, c’era un tale chiamato Nicodemo, notabile dei Giudei. 
2  Costui si recò da Gesù di notte e gli disse: « Rabbi, noi sappiamo che tu sei venuto 
da parte di Dio come maestro; nessuno, infatti, può fare i miracoli che fai tu se Dio non è 
con lui ».  
3  Gesù gli rispose: « In verità, in verità ti dico: nessuno può vedere il regno di 
Dio se non nasce di nuovo ».  
4  Gli dice Nicodemo: « Come un uomo può nascere quando è già vecchio? Può, 
forse, entrare una seconda volta nel seno di sua madre e nascere? ».  
5  Rispose Gesù: « In verità, in verità ti dico: nessuno, se non nasce da acqua e da 
Spirito, può entrare nel regno di Dio. 6 Ciò che è nato dalla carne è carne; ciò che è nato 
dallo Spirito è Spirito. 7 Non meravigliarti perché ti ho detto: “Dovete rinascere di nuovo”. 8 Il 
vento soffia dove vuole; tu senti la sua voce ma non sai da qual parte venga e dove 
vada. Così è di ognuno che è nato dallo Spirito ».  
9  Rispose Nicodemo: « Come può avvenire questo?  ».  
10  Rispose Gesù: « Tu sei il maestro d’Israele e ignori queste cose! 11 In verità, in 
verità ti dico: noi parliamo di ciò che sappiamo e testimoniamo di ciò che abbiamo 
veduto, e voi non  ricevete la nostra testimonianza. 12 Se non credete quando parlo di 
cose terrene, come crederete quando vi parlerò di cose celesti? 13 Nessuno è salito al 
cielo, fuorché il Figlio dell’uomo, che dal cielo discese. 14 E come Mosè innalzò il serpente 
nel deserto, così deve essere innalzato il Figlio dell’uomo, 15 affinché ognuno che crede in 
lui abbia la vita eterna. 16 Dio, infatti, ha tanto amato il mondo da dare suo Figlio, 
l’unigenito, affinché ognuno che crede in lui non perisca ma abbia la vita eterna; 17 poiché 



 

 

700

 

Dio non mandò il Figlio nel mondo per condannare il mondo, ma affinché il mondo sia 
salvato per mezzo di lui. 18 Chi crede in lui non è condannato; chi non crede è già stato 
condannato, perché non ha creduto nel nome dell’unigenito, Figlio di Dio.  
19 La condanna poi è questa: la luce è venuta nel mondo e gli uomini hanno amato 
più le tenebre che la luce, perché le loro opere erano malvagie. 20 Chiunque, infatti, fa il 
male, odia la luce e non viene alla luce perché non siano svelate le opere sue; 21 chi, 
invece, opera la verità, viene alla luce, affinché sia manifesto che le sue opere sono state 
fatte in Dio ». 

 
Questo testo è la spiegazione “scientifica”, data da Gesù, alla scienza del 

tempo, che non poteva capirla ed a quella di oggi, che può comprenderla, ma 
ancora non  l’ha intesa del tutto.  

Possiamo sottolineare alcuni degli argomenti introdotti dal testo citato. 
 
Innanzitutto è lo stesso Gesù che sembra cogliere la rara occasione di 

essere davanti ad un “maestro d’Israele”; così ha il modo di spiegare  
« In verità, in verità  »     ad un dotto, come   
« nessuno può vedere il regno di Dio se non nasce di nuovo ».  
Gesù è chiarissimo: sta dicendo “la verità” e non si sta esprimendo più per 

parabole, ossia per esempi; egli comunica ad un uomo di scienza quale sia, in 
concreto, la possibilità  di “vedere” realmente il regno di Dio…  

Ma… “qual è questo regno di Dio?” e la risposta può essere solo questa: 
“E’ proprio quella Assoluta Verità che Gesù gli sta spiegando « In verità, in verità  »; 
è l’assetto definitivo dell’esistenza, alla luce di quello che essa è per davvero e 
non tanto e solo in base a quello che essa sembra essere ora, ma che non è. 

 
Gesù rivela pertanto come, per conoscere la Verità Assoluta e “vedere 

realmente in atto” come stanno veramente le cose (ossia il regno di Dio) occorra 
realmente “rinascere”. 

Nicodemo cerca di capire che cosa Gesù intenda per “nascere di nuovo”. È 
forse “rientrare nel grembo materno e ricominciare daccapo, allo stesso modo? 

Gesù cerca di fargli capire che bisogna mettere in atto semplicemente un 
“altro modo di vedere” e gli spiega come il tutto esista poggiandosi sul dualismo 
tra la materia e lo spirito, ove “dualismo” significa, come è noto a tutti, la 
concomitanza di due differenti e contrapposte condizioni, che esistono 
perfettamente combinate tra di loro, ossia come un prodotto, una moltiplicazione 
della matematica. È infatti scritto, nel Vangelo di Giovanni: « In verità, in verità ti 
dico: nessuno, se non nasce da acqua e da Spirito, può entrare nel regno di Dio ». Lo 
Spirito è come il vento, spiega il Cristo: « Il vento soffia dove vuole; tu senti la sua voce 
ma non sai da qual parte venga e dove vada. Così è di ognuno che è nato dallo Spirito  ». 



 

 

701

 

Lo Spirito, rivela Gesù, segue un percorso reale, ma non si riesce in alcun 
modo a capire da dove viene, né dove va, anche se lo si sente nel suo effetto 
concreto.  

Qui però l’evangelista probabilmente non capisce e non riporta il senso 
scientifico dell’affermazione del Cristo e così non sono spiegate le ragioni 
profonde che rendono invisibile lo Spirito, che esistono e possiamo comprenderle. 

Occorre che il lettore faccia almeno un minimo sforzo, se desidera 
conoscere cose non ancora del tutto capite ed accettate dalla Scienza ufficiale, ma 
tuttavia chiaramente annunciate da Gesù a Nicodemo. 

Di fatto “chi” esiste si sta personalmente e realmente muovendo nel tempo, 
ma non riesce mai a scorgere il suo moto (restando sempre in se stesso, presente a 
se stesso): egli vede, in modo reattivo, solo come si muovono le cose attorno a lui. 
E se il punto di vista personale, soggettivo, si sposta a destra, da quel punto di 
osservazione si vede come il tutto appaia spostarsi a sinistra, ossia sempre nel verso 
opposto al moto vero e reale solo di chi osserva: infatti l’ambiente non si sposta, 
pur apparendolo. 

L’apostolo Giovanni, scrittore di questo brano del Vangelo, come poteva 
comprendere qualcosa che – per essere capita – doveva aspettare l’avvento di 
Keplero, nel secondo millennio dopo Cristo?  

Sembra normale, a tutti, che la verità, nei movimenti liberi della massa, sia 
quella che noi vediamo. Ma in verità il libero Sole non gira attorno alla libera 
Terra, anche se così ben si osserva accadere, in apparenza, ed anche se si può 
addirittura misurarlo. Allo stesso modo neppure tutta la volta celeste ruota attorno 
al nostro pianeta, anche se così si vede… Appare tutto così ma solo in relazione ad 
un “soggetto” che si sposta in senso inverso, ruotando assieme alla Terra che gira 
attorno al suo asse mentre orbita attorno al Sole.  

Lo Spirito di chi osserva si muove verso il luogo in cui nasce il Sole e, per 
esatta reazione, appare muoversi il Sole e non la Terra.  

Se ci vollero molti secoli a smentire la teoria Tolemaica della Terra al 
centro della rotazione dell’universo, si può capire benissimo l’incapacità di 
Giovanni Apostolo di cogliere l’essenza fisica della spiegazione data da Gesù. 

L’evangelista non comprese come quello Spirito, che “non si sapeva di 
dove veniva e dove andava”, fosse un Ente libero, in movimento reale ed inverso a 
quello opposto della materia osservata dallo stesso Spirito. 

Uno Spirito, che agisce simultaneamente dalle 3 opposte componenti che 
costituiscono le tre generatrici cartesiane xyz del volume fisico, “non si sa di dove 
viene e dove va”, allo stesso modo che “non si sa di dove venga il volume” di una 
sfera di luce emessa da una origine, quando, generata secondo quelle tre stesse 
componenti, consiste realmente di 3 volumi in uno, “incastrati, involuti, compresi” 
in uno solo.  



 

 

702

 

Infatti, osservando il campione cubico che misura quella sfera di luce 
emessa dall’origine, quell’“unico” volume equivale ad un 1° volume  (il piano xy 
che si sposta secondo z), sommato ad un 2° volume (il piano xz che, 
simultaneamente, si sposta secondo y), e ad un 3° volume (il piano yz che, sempre 
nello stesso tempo, si sposta secondo x).   

L’eterna presenza del “3 in 1” è il Principio Informatore Assoluto (è il 
“Dio Uno e Trino”) che “genera” l’esistenza spazio-temporale dell’universo 
apparente, alla “velocità assoluta” 3/1 della terna cartesiana, generatrice di quel 
cubo che esiste come un insieme simultaneo, nel tempo della generazione del suo 
generico lato.  

“L’unità e trinità di Dio” sta nel fatto che la natura stessa (ordinata da 
questo Principio Assoluto chiamato Dio) è costruita su una perfetta involuzione di 
3 distinti volumi, talmente piegati ad angolo retto tra loro (e pertanto perfettamente 
contrapposti), che i tre coincidono in uno solo.  

Essendo dunque in atto questa assoluta simultaneità, il volume involuto 
mostra le 3 opposte caratteristiche (dello spazio, del tempo e della massa) in tutte e 
3 le opposte generatrici xyz, in cui quanto appare perpendicolare è in realtà 
esattamente contrapposto (come una palla da bigliardo che ritorna sul suo percorso 
solo se urta una sponda in modo esattamente perpendicolare).  

Ora accade che, per essere osservabile, un volume di luce in apparente 
moto d’espansione nel tempo (a partire da un punto che sembra essere l’origine 
della terna xyz) implica l’indispensabile premessa di uno “Spirito vivente” che 
opportunamente l’osservi: muovendosi con la sua “essenza”, sulla terna, nel senso 
inverso all’espansione, che è quello diretto verso quell’origine della terna che, per 
questo “osservatore”, diventa il finale punto d’arrivo. 

Così sta accadendo allo Spirito dell’uomo: esso si muove simultaneamente 
verso Dio, centro di ogni cosa apparentemente espansa (nel tempo e nello spazio). 
Ebbene, a causa di questo moto essenziale diretto verso l’origine, chi “esiste” così 
vede tutto espandersi da quell’origine e vede… l’effetto del cosiddetto Big Bang. 

“La Scienza moderna” considera “vera” quell’espansione (e non solo 
“così apparente” a “chi”, “essendo”, si muove veramente verso l’origine), ed è a 
modo suo ancora vittima di una sorta di “interpretazione Tolemaica” della 
realtà. Essa, infatti, prende ancora “per oro colato” quanto direttamente risulta 
dall’osservazione, senza condizionarlo al moto “essenziale” del soggetto 
osservatore, ossia del suo Spirito. 

Gesù invece, paragonando “chi si muove come lo Spirito” ad uno di cui 
“non si possa dire di dove venga e dove  vada”, dimostra di saperne molto di più, 
tuttora, della cosiddetta “Scienza moderna”, perché mette in campo la 
simultaneità dei 3 spostamenti perpendicolari tra di loro (e quindi spazialmente 
inversi, ma irriconoscibili nel loro verso), appartenenti al punto di vista dello 



 

 

703

 

“Spirito” dell’osservatore. La Scienza moderna, che si preoccupa solo 
dell’esperienza “oggettiva”, non valutando a dovere la contrapposizione 
esistente con il soggetto “osservatore”, non è ancora arrivata alla conoscenza 
posseduta da Gesù e crede “che il mondo vada solo e sempre in avanti nel 
tempo”, pur presentandosi solo come il frutto di una “staffetta” in cui, 
consegnato il “testimone”, chi ha corso se ne ritorni veramente e realmente al 
punto di partenza (anche se, chi seguita a correre, non può avvedersene). 

 
In secondo luogo si può notare come Gesù chiaramente affermi la 

importanza dell’esperienza, nell’accertamento della verità… ed anche questa 
caratteristica deve attendere oltre un millennio prima di essere sostenuta da 
Francesco Bacone. Infatti Giovanni riferisce l’affermazione: « In verità, in verità ti 
dico: noi parliamo di ciò che sappiamo e testimoniamo di ciò che abbiamo veduto », e 
Gesù lo rivela circa 13 secoli prima di chi creerà le premesse della scienza 
moderna, poggiata tutta sull’esperienza diretta. Però poi Gesù aggiunge: « E voi non  
ricevete la nostra testimonianza ». 

 
Per chi ci faccia attenzione, Gesù anticipò lo stesso Einstein, perché 

affermò che “la combinazione della materia e dello spirito era alla base della 
relatività dell’apparire”. La combinazione, infatti, tra enti opposti, corrisponde al 
prodotto degli opposti ed essi sono la “massa materiale m” (dell’acqua, elemento 
giudicato “ideale” anche dalla Scienza moderna, a ben rappresentare la massa 
unitaria) e la “velocità assoluta” della “sezione assoluta” della realtà. Posta c come 
velocità assoluta in linea, della luce, la sezione assoluta è c2 e riguarda la “quantità” 
del flusso del “soggetto che avanza nel tempo, che realmente avanza come una 
corrente elettrica cerebrale” (quella che ne fa un soggetto vivente, a detta proprio 
della scienza moderna che, per accertare se la mente dell’uomo viva o no, se sia in 
essere o no, ne esegue l’elettroencefalogramma). 

Pertanto il prodotto m c2 contempla la “coesistenza” di una massa m 
distribuita sulla superficie c2, che si muove, nella profondità reale, alla velocità c 
del flusso della luce.  

Così il personaggio di Gesù, che rivela come “il regno dei Cieli” (ossia il 
dominio assoluto della Verità) dipenda dal moto simultaneo, sia della materia m, 
sia dello Spirito presente nella sezione assoluta c2… (e non solo dal moto osservato 
nella materia), rivela, con 2.000 anni di anticipo, la Legge: 

E = m c2 
chiamata “Relatività Generale” da Einstein… 

Quella di Gesù è la Relatività Generale che esiste tra l’Essenza 
dell’osservatore e la materialità che ne consegue (la materia, la massa materiale 



 

 

704

 

è percepita come un pesante, inerte accorpamento, osservato in espansione alla 
velocità della luce).  

Ora Gesù dimostra di essere “molto più avanti” rispetto alla “Relatività 
Generale” di Einstein, che la riconduce alla pura e semplice “osservazione fatta” e 
non al “Soggetto” che la fa. 
 Infatti “chi esiste” è solo un “vivente” e non la natura vista come in un 
“moto vitale ed esistenziale”…. solo da colui che vive.  

Secondo Einstein la luce è un “oggetto” che si muove alla velocità 
assoluta… L’immenso scienziato, pur essendo stato veramente geniale, non ha 
ancora capito come essa “appaia muoversi”, a quella velocità, solo in quanto a 
quella si muove, “così essendo” il “soggetto luce”, lo “spirito di luce” artefice 
dell’osservazione (ossia la mente umana, il cui spirito vivente si presenta come 
energia elettrica).  

Questo “Spirito”, mentre “esiste”, essendo attività elettrica, avanza alla 
velocità della luce ed osserva, per diretta conseguenza, che la luce si muove verso 
il suo punto di vista, ondeggiando, come una sequenza di onde. 
 Einstein, il grande “genio” espresso dall’uomo nel 20° secolo, giacque 
ancora nella “visione Tolemaica” di chi credette al moto ondoso dell’onda-luce, 
solo in quanto “il soggetto osservatore si sposta, nell’essere, alternando la sua 
personale indagine”, ossia attuando concretamente il perfetto schema logico di una 
indagine composta da tesi, antitesi e sintesi, che l’uomo chiaramente identificò 
solo grazie ad Hegel, più di 15 secoli dopo Cristo. 
 L’uomo dovette attendere Emanuele Kant per comprendere  come 
tempo e spazio non fossero “cose in sé”, ma categorie concettuali dell’umana 
percezione. Ma la Scienza fisica ancora non lo crede, tanto da essere ancora 
convinta che tempo e spazio esistano di per sé, al di fuori dell’esistenza di un 
osservatore.  

Si riporta ancora il caso di Einstein che chiedeva (sfottendolo 
amabilmente) ad Heisemberg: “Ma la Luna si muove o no… se tu non la 
guardi?”.  

Per Einstein esiste solo la Luna che istantaneamente si vede, mentre quella 
“di prima” non c’è più (secondo lui si è veramente spostata di lì) e quella “di 
poi”… non è ancora lì, ma qui. Eppure i filosofi Eleatici avevano già confutato la 
“verità” del movimento, anche se non certo il suo reale apparire.. 
 Vedete, lettori cari, dovete fare uno sforzo, ma dovete riuscire a capire 
come “passato, presente e futuro” esistano già tutti, come una sequenza di 
fotogrammi, ciascuno collocato e ben fermo nella sua specifica data del tempo, 
e che dunque è una sequenza che non si muove, non avanza nel tempo. Dovete 
riuscire a capire come “chi avanzi” sia solo il soggetto che, passando dalla A 
alla B alla C alla D… e vedendo sostituirsi una lettera all’altra… crede 



 

 

705

 

davvero, crede proprio – e molto ingenuamente! – che l’una “divenga” 
l’altra…  

Riflettete: se udite una musica, qual è la verità? Una nota che “diventa 
realmente” l’altra o una che, nell’ascolto, “è sostituita” realmente dall’altra? 
Nessuno credo sosterrà che una nota “divenga realmente l’altra”, anche se ciò 
accade nel fenomeno reale del suono, udito, di quella musica. 

Il “divenire” – che pure appare con molta evidenza – in verità non è una 
trasformazione reale e vera di quanto esistesse prima. Così la Luna, che vediamo 
esistendo e che ci appare muoversi, è una sequenza di tante Lune diverse quanti 
sono “supposti” gli istanti di tempo diversi, in cui “trascorre” la nostra vita. 

Il corpo lunare non passa “realmente”, non passa “veramente” da una 
posizione all’altra dello spazio-tempo, anche se così sembra accadere a noi. 
Sembra così in quanto noi avanziamo sul percorso e vediamo “presente” solo 
quanto appaia “presente” dal nostro punto di vista. Ci accade esattamente come ben 
si vede, quando siamo al finestrino di un treno in corsa: supponendo il moto da 
Roma a Milano, questo percorso non si muove, ma vediamo che il paesaggio muta 
continuamente, scorre davanti allo sguardo del soggetto che l’osserva ed appare 
una continua trasformazione di quanto è visto essere in movimento alla velocità… 
che è solo la nostra, di noi collocati su quel treno. Se io dicessi, giunto a Bologna, 
che Roma “non esiste più”, perché si è spostata ed ora mi appare avere assunto la 
forma di Bologna, tanto che “è diventata Bologna”… faccio ridere i polli. 

Così Einstein, analogamente (e ci perdoni il grande genio) “fa ridere i 
polli” quando afferma che la Luna, o qualsiasi altro oggetto, si è spostato 
veramente ed ha assunto un’altra forma ed un’altra posizione nello spazio-tempo… 
in cui ci spostiamo solo noi! “Fa ridere i polli” quando afferma che “la luce si 
muove” quando la verità unica è che si muove il solo soggetto, assumendo ogni 
volta una sola posizione nel tempo della sua complessa esistenza. “Fa ridere i polli” 
quando non capisce come la velocità assoluta (costante collocazione nella data 
presente) dipenda dal fatto che il soggetto sia sempre “presente a se stesso”, nella 
data che occupa, e come quella della luce sia costante giacché lo Spirito del 
soggetto è come un treno di luce, dal quale si vede un paesaggio in moto alla 
velocità della luce. 

Il grande genio, oggi riconosciuto ancora tale, crede che si sposti la Luna, 
che egli osserva da quell’ideale finestrino! E che tutto il moto osservato da quella 
base in movimento sia vero, e che le trasformazioni viste siano reali! È come se 
credesse che Roma sia divenuta a poco a poco Bologna! 

È come se un tecnico che stesse facendo la TAC ad un corpo e che facesse 
“fluire” l’indagine dai piedi fino alla testa di quel corpo, credesse che due piedi si 
trasformino nella testa perché così si vede nello schermo a mano a mano che il 



 

 

706

 

macchinario si sposta nel tempo e nello spazio, osservando sempre sezioni diverse 
di quel corpo e mai l'una che diventa l'altra! 

Il “regno dei Cieli” è la Verità di come stanno le cose, e stanno in modo 
tale che “esiste tutto il percorso dell’esistenza”, mentre noi ci spostiamo in 
essa… Altrimenti non potremmo spostarci lungo una strada che… non siamo certo 
noi a costruire! Il futuro e la sua strada da compiere esistono già, creati già da Dio e 
solo grazie a questo possiamo "osservare" come li conosceremo “in essere”, 
quando vi  saremo giunti. 

Pertanto l’uomo ancora adesso si sta sbagliando, giudicando se stesso 
“capace di attuare” il suo futuro. Scambia lo spostamento in una sorta di 
“cartone animato” già disegnato dal Creatore come se Paperino si mettesse a 
disegnare da sé le sue sequenze e non “per dono” del suo Walt Disney che glielo fa 
credere, giacché glielo fa sembrare. 

Einstein, il grande genio del 20° secolo, assieme a tutta la “Scienza 
moderna”, crede ancora che sia “la creatura” a “poter fare” quanto è solo in 
potere del Creatore Assoluto, artefice unico e solo di quella creazione. Gesù lo 
disse più volte: “Il solo Buono è il Padre”, intendendo dire che tutta 
l’apparente bontà che si vedeva era solo opera sua, del Padre. 

 
Ecco allora che se non si capisce come tutto quanto oggi è visto in 

sequenza e in divenire (come un bimbo che diventa vecchio e muore), è un puro 
inganno “in essere”, in quanto l’intera sequenza, dalla A alla Z della nascita e della 
morte coesiste (come tutto il “disegno” fatto da Dio), l’uomo deve “rinascere” e 
vedere l’apparire inverso di una Z che appare ritornare ad essere la A, per 
conoscere l’esistenza della verità di tutto il tracciato, che esiste come “il regno 
della Verità”, un Paradiso in cui tutto “coesiste” è può essere “nuovamente 
rivissuto”, ma stavolta conoscendo come stanno veramente le cose. 

La Moderna scienza non lo ha ancora capito ed è ancora “invischiata” 
nella visione “Tolemaica” di un divenire apparente, secondo un tempo che si 
muoverà (da sé) sempre in un solo verso… il che è del tutto falso, in quanto 
ogni cosa “coesiste” e l’uomo potrà assistere al “farsi” o al “disfarsi” delle 
cose, spostandosi in avanti o all’indietro nel tempo della sua analisi. 

 
In una sola onda-luce l’uomo controlla come la verità sia l’alternanza degli 

opposti (ed è il soggetto che sta alternando la tesi con l’antitesi)… Noi vediamo 
sequenze infinite di onde, allora vedremo verificarsi l’alternanza anche nelle due 
possibili sequenze. Poiché chi vive (avanzando secondo il verso che da A porta a 
Z) vede “sparire” chi comincia a retrocedere nel suo apparente passato, lo giudica 
“morto” e presume che questa sia una “reale esperienza”, tanto da credere che la 
“morte soggettiva” risulti dall’esperienza! Di chi? Di un altro? La vita  è 



 

 

707

 

un’esperienza soggettiva che non può essere smentita da altri! Quante “vere 
sciocchezze” sono credute “provate” dall’attuale umana scienza, che crede vero 
tuttora quanto osserva in modo “oggettivo”, senza chiedersi che influenza derivi 
dall’essere di chi osservi gli oggetti e che resta ancora nella visione Tolemaica ed 
Eraclitea, di un uomo centro di ogni cosa e che crede nel mutarsi di quanto vede, a 
mano a mano che si sposta (in tutto il fiume della sua vita) dal luogo in cui per 
sempre è collocata la sua sorgente a quello in cui per sempre resta collocata la sua 
“foce”. La sorgente giammai si trasformerà nella foce allo stesso modo che un 
bimbo giammai si trasformerà in un vecchio morente, giacché il “divenire”, 
giudicato “vero” da Eraclito, è solo il puro apparire di tutte le condizioni della vita. 
Osservate analiticamente, ad una ad una, per poter essere capite tutte, nessuna di 
esse si è trasformata nell’altra, ma ogni cosa è apparso di essersi sostituito ad ogni 
cosa, a causa dell’analisi del soggetto che, volutamente, osserva esistere solo le 
cose che egli vuole, nel tentativo di capire. 

 
Come mai l’uomo non lo ha ancora capito? Gesù lo spiega: non gli hanno 

creduto. La presunzione umana ha rivelato la sua “arroganza”. L’uomo ha creduto 
nel divenire delle cose e si è creduto capace di attivarlo, solo perché è stato 
chiamato a “leggere” il disegno (attribuito a lui da leggere, da Dio, ossia dal Potere 
Assoluto posto “oltre” questa realtà ad Esso relativa). L’uomo, presente come se 
fosse il “Renzo” dei “Promessi Sposi”, nella sua storia scritta tutta dal Manzoni, 
chiamato solo ad “impersonarla”, ha creduto di “realizzarla realmente, liberamente 
lui (assieme a tutti gli altri)”, in base alla volontà ed alle idee date a lui e agli altri 
dal Manzoni. Questo è il “peccato originale”: la presunta “disobbedienza” che 
porta a ritenersi “come Dio”. La verità è che l’uomo non è in grado di modificare la 
sua storia, allo stesso modo che non lo è stato il Renzo dei Promessi Sposi, né tutti 
gli altri personaggi, esistiti tutti, perfino nei loro supposti pensieri, solo in quanto li 
ha supposti così esistere il vero Scrittore della storia. L’uomo che si crede “capace 
di fare” è arrogante, assume pretese di una “potenza” che appartiene solo a quanto 
è “oltre, sopra” la realtà relativa, dell’uomo. Egli, chiamato a vedere la “luce” della 
rivelazione portata dal Cristo, ha preferito invece le “tenebre”. Ha compiuto un 
vero peccato, dal quale può essere liberato solo attraverso “il battesimo portato dal 
Cristo”. 

È un battesimo di “idee”. Gesù cercò di convincere gli uomini all’assoluta 
fede nella Bontà, eretta a Dio, a valore Assoluto, tale che l’uomo esiste solo in 
quanto “pensato ed amato” da tale Dio. 

Ma nessuno gli ha creduto, e nessuno ancora gli crede! L’uomo è tuttora 
convinto che esista un divenire delle cose ed una capacità personale di 
“modificarle”, anziché un generale “disegno” eseguito dalla Divina provvidenza. 

Ecco allora il castigo, ecco il bisogno della condanna.  



 

 

708

 

Gesù spiega ciò chiaramente a Nicodemo: 19 La condanna poi è questa: la 
luce è venuta nel mondo e gli uomini hanno amato più le tenebre che la luce, perché le 
loro opere erano malvagie. 20 Chiunque, infatti, fa il male, odia la luce e non viene alla luce 
perché non siano svelate le opere sue; 21 chi, invece, opera la verità, viene alla luce, 
affinché sia manifesto che le sue opere sono state fatte in Dio. 

“Affinché sia manifesto che le sue opere sono state fatte in Dio” significa 
che lo scopo della punizione è la conoscenza del fatto che le opere dell’uomo 
giacciono tutte in un progetto di Dio e “sono state fatte in Dio” condividendole 
idealmente, nella perfetta fiducia della bontà assoluta del Dio creatore di tutte le 
storie dell’esistenza umana. 

 
Eccoci dunque al “senso” della “fine dei tempi”: essa riguarda la fine di 

questo “castigo”, di questa “condanna” per non aver preso Gesù “alla lettera”, per 
non essersi fidati di quanto aveva rivelato “in verità, in verità!”. 

Il castigo ha riguardato 2.000 anni di  apparente ricerca solitaria della 
verità, volta alla conoscenza “scientifica” (poggiata sull’esperienza di cui aveva 
accennato Gesù). Non avendo creduto a quanto aveva detto Gesù (che di là veniva, 
ossia dalla conoscenza dell’Assoluta Verità), l’uomo ha in apparenza dovuto 
percorrere tutto il suo apparente  cammino solitario, nella conquista della Verità. 

Ma non l’ha ancora ben assimilata, pur avendo ogni mezzo, ormai, per 
conoscerla in modo “assoluto”. 

Ecco allora che “la fine dei tempi” rimanda ad un “ritorno” autorevole del 
Cristo che sappia far fare all’uomo il dovuto “salto di qualità”, che da sé gli è 
impedito, trattandosi di questioni “sublimi”, collocate oltre i limiti della possibilità 
umana di comprendere per “conoscenza diretta” quanto sia collocato “oltre” la sua 
stessa possibile esperienza. 

Solo un vero dono, di un ipotetico Walt Disney, può consentire, ad un certo 
punto, ad un suo Paperino, di “travalicare il suo contesto”, per spiegare come stiano 
veramente le cose in assoluto, ossia “come” esista veramente un Creatore al di là 
della storia, “come” ogni cosa da Lui raccontata dipenda dalla sua creazione e 
“come” lo stesso Paperino, che sorga a spiegare come il tutto sussista, possa essere 
solo un suo disegno, “essenziale, finalizzato” alla comprensione di tutti. 

Il Paperino che sia “capace da sé” di scoprire le leggi seguite dal suo 
creatore “non sta in piedi, assolutamente, come una possibile ipotesi”. Nessuno, 
ammesso pure che abbia una certa qual libertà, può avere quella di scoprire le cose 
“sublimi”, quelle che oltrepassano i limiti del contesto relativo! Figuriamoci poi in 
un ambito in cui nulla esiste né può esistere in modo autonomo, ma in cui tutto –  
veramente tutto – dipende da un Creatore che lo faccia esistere. 



 

 

709

 

Solo un reale “figlio di Dio” può avere ricevuto questa comunicazione dal 
Dio suo Padre, solo una creatura veramente in contatto diretto con l’Ente da cui 
essa dipende. 

Accadde a Gesù, in quanto il Padre “si compiacque di identificarsi in lui”, 
all’interno del “mondo virtuale” generato ed interamente dipendente da lui. Anche 
noi, quando in apparenza diveniamo creatori di  un nostro mondo virtuale, per 
entrarvi possiamo solo assumere una delle persone come nostra personale identità, 
e così fece Dio con Gesù, nella creazione che riguarda il nostro umano contesto. 

Ma Dio dette, tuttavia, una certa qual autonomia ai personaggi da lui creati: 
gli dette il modo di consentire o dissentire riguardo alla Sua opera, lasciando così 
che si costruissero liberamente un loro personale gusto, a prescindere dal Suo. Dio 
dette alla sua Creatura la capacità di “reagire” a modo suo, nei confronti della sua 
“azione”. Lo fece in un modo alquanto semplice: generò un contesto dominato da 3 
opposizioni e tale da essere relativamente libero, nel suo interno. 

L’intromissione, tra i due opposti xy, di una z pari ad una terza possibile 
contrapposizione, rese lecito, a questa terza, di essere “come indipendente” dalle 
altre due, e libera di orientarsi a modo tutto suo, su tutto un “piano xy” di esistenza, 
costruito geometricamente, attraverso la moltiplicazioni delle sue due componenti e 
corrispondente al piano di tutte le possibilità, uguale ad un sistema probabilistico 
perfetto sul quale poter scegliere la combinazione preferita.  

Ridotte all’osso, le due opposizioni xy corrispondono ad una linea 
evolutiva tipo “Padre-Figlio”, o “Causa-Effetto”, o ancora “Prima-Dopo”. Chi si 
ritrova ad avere a che fare con questa linea evolutiva, offerta come un piano di 
identiche possibilità tra cui scegliere, riceve veramente in dono uno “Spirito santo” 
che è libero di preferire la causa o l’effetto, il prima o il dopo. Questo Spirito 
esprime, con la sua possibile scelta, solo il suo libero “gradimento”, ed è in questo 
modo che Dio crea i concetti, antitetici tra loro, di “Bene” e “Male”: nel piano 
relativo a quel disegno sviluppato poi in profondità. Non sono concetti validi “in 
assoluto”, tanto che Dio ne sia dominato, anziché il dominatore. Il Manzoni – tanto 
per esser chiaro – non è, in assoluto, una “carogna” perché nel suo racconto fa 
scoppiare la Peste a Milano, che uccide tante persone: la sua è una storia virtuale e 
in essa quanto corrisponde al Bene o al Male dipende solo dal volere dello 
scrittore. Abbiamo così, da una parte, il Creatore e dall’altra una storia creata tutta 
inesistente e virtuale. Introdurre possibilmente una terza contrapposizione significa 
ricorrere, nella storia, all’intervento di un “libero attore”, che sia tenuto ad esistere 
come descritto dal Manzoni (rappresentando ad esempio in Teatro quell’opera), e 
che, mentre lo faccia (come accade ad ogni interprete), possa esprimere – essendoci 
– il suo personale gradimento, quello che farebbe lui, se potesse scegliere 
liberamente la linea evolutiva di quel racconto immaginario. Un racconto che però, 
così rappresentato, da realistico qual è, diventa reale finché è in scena. 



 

 

710

 

Così è lo Spirito santo, introdotto da Dio e chiamato “osservatore” dalla 
stessa scienza fisica dei nostri giorni: esso esiste in un piano xy, che coesiste come 
la combinazione della x con la y, poste sul piano di un’assoluta uguaglianza e tale 
che lo Spirito soggettivo possa “scegliere” nel suo interno. In verità la x e la y sono 
state decise da Dio in una loro effettiva precedenza, ma l’uomo può preferire a sua 
piena discrezione quale delle due “divenga” l’altra, tra l’una e l’altra, esprimendo il 
suo personale senso del bene.  

Ogni Persona viva, che fosse stata chiamata ad interpretare personalmente 
quella storia così disegnata tutta da Dio, avrebbe avuto la libertà di possedere uno 
Spirito santo capace di “preferire” il prima o il poi, a mano a mano che la storia 
“sarebbe apparsa creata, in apparenza, da sé”, come un tempo che da sé avanzasse 
e dei personaggi che agissero da sé e in base alle loro precise volontà… 

 
Posto allora in campo il Creatore e la sua creazione, solo il primo, solo Dio 

può permettere, ad uno Spirito del tutto “immanente”, l’apparente capacità di dare 
lumi posti “oltre” quel creato contesto, per spiegarlo in relazione al Superiore 
Creatore.  

Per cui se è accaduto che, “alla fine dei tempi”, sia apparso che uno Spirito 
l’abbia fatto, che cosa in se stesso ciò sarebbe stato, se non una ripresentazione di 
quel “Figlio unico di Dio”, voluto dal Signore e chiamato a completare l’opera già 
iniziata, alla fine del “castigo” dato ai personaggi “disegnati” come “cattivi”? 

Sì, in quanto tutte le nostre storie sono interamente disegnate da Dio, non 
essendo vero il “divenire” di nulla ed essendo “tutto in essere” grazie al solo Dio. 
Pertanto i “cattivi”, che esistono nel nostro mondo apparente, sono simili ai 
“malvagi” di un’opera dell’immaginazione, come ad esempio “I Promessi Sposi”: 
sono personaggi cattivi disegnati assieme ai buoni solo affinché il romanzo sia 
avvincente e susciti il gusto della vittoria del Bene sul Male, a chi lo legge. Quei 
personaggi esistono solo grazie alla fantasia “oggettivante” del Manzoni, che ha 
“oggettivato” quella storia – e così noi possiamo conoscerli, nel dramma delle loro 
apparenti vicende –. 

Noi stessi possiamo conoscere allo stesso modo una storia appartenente 
alla nostra realtà e scritta tutta da Dio, animata di cattiverie e di bontà e che noi 
possiamo condividere più o meno, a seconda dei gusti che Dio ci ha permesso di 
costruire liberamente. 

Ecco allora che è lo stesso Dio che immette, nella nostra storia, i suoi 
Profeti ed il suo Messia, affinché essi diano un possibile “orientamento” alle 
Creature, su quale “ordine” debba esistere tra il  “prima” e il “poi” a proposito di 
cose “fatte bene o fatte male”. Dio, assunta la sua decisione assoluta, poi la rivela 
dall’alto, tramite i Profeti ed il Messia. 



 

 

711

 

Ecco perché lo Spirito è “come il vento”, che  si sente ma non si sa di dove 
viene e dove va… perché è messo in condizione, da Dio, di essere perfettamente 
avvertito e libero nel personale “gusto” da esprimere in questi termini: “Preferisco 
come stavano prima le cose o come stanno dopo una loro trasformazione 
apparente”. Per alcuni Spiriti la libertà concessa li porta a preferire il “prima”, per 
altri ad optare per il “dopo”, nell’ipotesi del “divenire della storia” fatta credere 
libera da Dio e modificabile a volontà dello Spirito soggettivo. 

Gesù, il Figlio di Dio, venne e spiegò chiaramente come l’uomo dovesse 
affidarsi alla Provvidenza di Dio, senza preoccuparsi molto “di che avrebbe 
mangiato” o “del suo futuro”. Spiegò chiaramente che “chi avrebbe cercato di 
salvare la sua vita esercitando l’egoismo, l’avrebbe persa” e disse che chi 
“l’avrebbe persa scegliendo l’amore l’avrebbe salvata”.  

Questa era “la luce” portata nel mondo: la verità di un “personale esistere” 
veramente libero solo nel Supremo Disegno fatto da Dio Padre.  

Ora Dio, assieme a questo lume, volle disegnare anche le tenebre e tutta 
una serie di uomini presuntuosi che, credendo solo nella loro esperienza, non 
avrebbero creduto a Gesù per la libertà apparente concessa a ciascuno di essi. 
Nacque pertanto l’esigenza di immettere, nella complessa storia del mondo – 
animata da buoni e da cattivi – anche un apparente “castigo” per i malvagi, ma 
delimitato nel tempo, esteso fino a quando, nella storia disegnata da Dio, il “Figlio 
Suo sarebbe ritornato”, avrebbe “sconfitto la morte” ed avrebbe proclamato il tanto 
atteso “Giudizio universale”. 

 
In questa storia, il “Mille e non più mille” è arrivato e sembra che Dio non 

abbia rispettato la promessa di una fine del castigo, finiti i tempi per esso stabiliti 
dal Signore… Ma questa è solo una parvenza, perché Dio ha disegnato una storia 
in cui Egli c’è sempre, è sempre fedele a se stesso ed al suo disegno, ma il tutto 
deve essere sempre ricercato come un “Valore Supremo e Sublime”, posto 
all’inizio ed alla fine di ogni cosa e che la fa esistere…  

Pirandello, molto acutamente, immaginò “personaggi in cerca di autore”… 
Ebbene allo stesso modo ha agito Dio, in relazione al rispetto della Promessa della 
fine del castigo: Egli l’ha rispettata e desidera che gli uomini la ricerchino, 
liberamente, attivando il loro libero arbitrio… Ma il Creatore non li lascia soli, 
davanti a questo compito di ricerca, che sarebbe troppo oltre le loro possibilità di 
personaggi relativi, se lo stesso Autore non li “disegnasse” intenti alla ricerca… 
Insomma Renzo e Lucia non possono mettersi a cercare, nei “Promessi Sposi”, il 
loro Creatore, il Manzoni, se egli stesso non lo scrive nella realtà da lui creata 
interamente per loro, ossia nello stesso romanzo. Possono farlo solo i personaggi 
del Pirandello, perché sono descritti, per filo e per segno, proprio alla ricerca del 
loro autore. 



 

 

712

 

 
Ecco allora che esiste questo libro, nel disegno delle cose che 

“accadono”… per consentire che esse appaiano accadere liberamente. Questo libro 
nasce per un chiaro intendimento della Provvidenza di Dio: che si ricerchi in buona 
fede in che modo ed attraverso quale intervento dall’alto Dio abbia rispettato la sua 
promessa, ponendo fine al castigo attribuito all’arroganza umana. 

Allora compito dell’uomo è di cercare non solo Dio, ma la nuova salvezza 
portata da Lui. Ciò in quanto Dio ha disegnato una Storia Universale in cui questo 
ritorno dei suoi “valori” (trasmessi dall’alto in linea diretta, attraverso una 
comunicazione del tipo “Padre-Figlio”)… coincida col ritorno dello Spirito del 
Cristo figlio di Dio. Era ciò che era stato promesso e deve certamente essere 
avvenuto! Così ora esso deve essere ricercato, essendo decisamente “presente” 
nella storia e deve essere assunto liberamente, da ciascuno, come una possibile e 
personale conquista, più o meno condivisa, se egli è stato chiamato da Dio a 
leggere questo libro che la descrive... 

 La differenza, rispetto al prima di “Gesù Cristo”, è che ora il tutto si sarà 
ripresentato, probabilmente, solo come un prodigio del puro Spirito, senza tutta 
quella “fenomenale miracolistica”, legata al Gesù, che non rende l’idea esatta di un 
“qualcosa che sia pur sempre essenzialmente sublime”, ma che sia pur sempre 
anche “sommamente ragionevole”. 

In sostanza la gloriosa “nuova” venuta del Cristo, nelle fattezze di uno 
“Spirito santo di Verità”, sarà possibile scorgerla solo dalle Verità in se stesse, 
poste nelle relazioni. Non si tratterà più, pertanto, di una vera e propria 
“reincarnazione”, attribuita al “Figlio unigenito di Dio” ricomparso con tutta la sua 
capacità di compiere prodigi “irrazionali”, quali ridare la vista ai ciechi e 
ricostruire cose dal nulla… Questa ricomparsa riguarderà la pura e semplice 
“adozione di Valori e di Principi assoluti”, posti validi al di fuori di ogni evento 
miracoloso.  

Gesù è stato il “Figlio unigenito” e sua unica mamma è stata la Madonna, 
per cui potrà essere nuovamente presente, il “Figlio di Dio”, solamente nelle 
sembianze di puri “facsimili”, animati dagli stessi Valori e parimenti “figli di Dio”, 
per l’attribuzione dello stesso Gesù, che portò tutti noi a rivolgerci al Padre 
chiamandolo Padre “nostro”. 

Pertanto non si cerchi ora un “Gesù reincarnato”, ma (nella linea di un 
“Padre” che abbia comunicato direttamente ad un “Figlio”) si ricerchi quale via 
concreta sia stata attivata nuovamente da Dio, per rivelare come stiano le cose in 
assoluto, cioè i rapporti tra il Creatore, le Creature e l’intero disegno, in relazione 
al generale fine di questa esistenza virtuale, esistente tutta grazie alla “virtù” di 
Dio.  



 

 

713

 

Poiché è in atto un vero e proprio dualismo “uomo-Dio”, il vero e possibile 
modo per una “condivisione” è quello che si ha attraverso una reale Comunione tra 
un “conoscere” poggiato sulle sole risorse dell’esperienza umana, ed un “sapere 
assoluto” avente a soggetto lo Spirito santo di Verità. Questa reale possibilità è 
stata offerta dalla Chiesa Cattolica, che ha “legato” la Comunione con Cristo ad un 
vero e proprio “Sacramento”. 

 
Questa spiegazione può essere stata solo “oggetto di rivelazione”, perché a 

nessuno è concesso di rivelare le cose “sublimi”, se chi è Sublime non la fa da se 
stesso. E quando Dio stabilisce un contatto diretto e rivela le cose assolute, 
comunica veramente se stesso, la sua Legge ed il suo Assoluto Criterio Operativo, 
come un Padre che comunica la sua stessa vita a suo Figlio.  

Ora l’uomo deve cercare di conoscere quanto è accaduto, alla fine del 
secondo millennio, di  così notevole, e questo libro lo rivela allo stesso modo: 
secondo la “Provvidenza” che sta dietro ad ogni apparente gesto fattivo dell’uomo. 
Deve farlo, in quanto è accaduta una vera e propria “elezione” da parte di Dio, che 
dal principio dei tempi ha “ideato” un uomo “messo nei panni di Gesù”, a tal punto 
da essere stato reso, in apparenza, “capace”, attraverso l’identicità delle esperienze, 
di potere entrare in reale comunione con lo Spirito santo del Cristo, durante i gesti 
della Comunione Sacramentale. 

Una vera e propria “elezione”, rivelata da una enorme quantità di prove e 
di indizi, scritti come oracoli negli stessi nomi. Da sempre, ad esempio, 
Gerusalemme è la città di Dio, e, con essa, è “intesa” l’essenza stessa di Gesù. 
Ebbene questo nome acquista un particolarissimo significato allorquando esso si 
riferisce al binomio “Dio-uomo”, in cui il ruolo di Dio sta nel “Gesù sale” (della 
Terra, di ogni cosa, tanto che se il “sale” perdesse il suo gusto dovremmo solo 
buttarlo via), ma figlio in comune di due mamme, una la divina Madonna e l’altra 
l’umana Maria, figlia della piccola ed umana Anna. Due “mamme”, certamente, 
pertanto senza “ma”, il che resta il “mme” aggiunto, in “Gesu sale mme”. Ora 
occorre solo che si aggiunga il ruolo dell’uomo “eletto” e costruito da Dio affinché 
entrasse in vera Comunione, realizzando il “binomio uomo-Dio”. Questo “eletto” – 
e lo si vedrà meglio dopo – si chiama Romano, tanto che “Gesùsalemme” diventa 
“GeRusalemme”, perché la S di Gesù è per Romano l’iniziale di Salerno, la 
provincia in cui è nato, allo stesso modo con il quale Gesù, nato a Nazaret, ha 
Gerusalemme quale capoluogo della provincia “Romana”. La stessa Salerno, 
riferita a Romano, sta come il “Sale” di “R(oma)no” (anche qui senza “o” di 
tergiversazioni oppure “ma” di incertezze). Per di più questo “eletto” di nome 
Romano è allattato due anni da sua madre che di nome si chiama Mariannina 
(proprio come la grande Maria figlia della piccola Anna) e di cognome si chiama 
“Baratta” (e che così realmente “baratta” suo figlio per Gesù). È una Mariannina 



 

 

714

 

che lo “baratta” perché soffre di mastite ad entrambi i seni e per due anni lo alleva 
pregando ed invocando nello strazio “Madonna!” ad ogni poppata di Romano, 
tanto che lo stanno allattando (anche lui) due mamme, una umana (Mariannina) ed 
una divina (Maria di Anna, la Madre di Dio). 

Ebbene il “baratto” diventa pieno allorché, svezzato, lei non vuole più 
rapporti col marito, per non ripetere una seconda esperienza così e Dio “minaccia” 
di togliere Romano dal mondo. Lei si pente e supplica la Madonna di intervenire a 
suo favore. Quella morte sarebbe un castigo inutile, per lei che l’ha capito. 
Intervenga e salvi, Lei che sa bene che cosa sia per una Mamma la morte di un 
figlio senza colpe, quel suo piccolo figlio innocente “come Gesù”. E la Madonna 
interviene miracolosamente, proprio nel giorno “fatale”, ed accetta da Mariannina 
Baratta il “baratto” sostanzialmente proposto da lei. Appare in sogno ad una 
giovane allieva di Mariannina e le dice di far sapere la mattina dopo alla sua 
maestra, andando a casa sua, “Di avere provato tanta pena per il figlio della sua 
maestra, ma che non temesse più, giacché ci avrebbe pensato lei!”. La bimba lo 
disse e un’ora dopo Romano superò la crisi mortale che gli era venuta quella stessa 
mattina, sbalordendo assolutamente il medico, il Dottor Sabatella, di Felitto. 

E se vi sembra “fantomatico” tutto ciò, osservate che cosa succede, 
mettendo in fila Nazaret (luogo natale di Gesù) e “Felitto” (luogo natale di questo 
“eletto” e barattato da sua madre, messo nei panni di Gesù). 

NAZARETFELITTO 
NA (zar et fel it) TO 
NATO come “zar e fel(d, capo tedesco, ma) it(aliano)”. Cosa c’entra il 

“feldmaresciallo”? C’entrano Hitler e Mussolini. Il capo italiano, secondo quella 
idea di potere nazi-fascista, era Benito Mussolini, chiamato da molti allora come 
“L’uomo della Provvidenza”. Ebbene Mussolini aveva il figlio primogenito cui 
aveva imposto per nome “Romano”, tanto che il Romano (“come Gesù”, Figlio 
dell’Uomo) era, a modo suo, “come il Figlio dell’Uomo della Provvidenza… 

La parte tra parentesi in NA (zar et fel it) TO non significa null’altro che il 
potere duplice attribuito ad un NATO di tipo “complesso”, proprio secondo il 
“dualismo reale” Dio-uomo. 

Ebbene questo “complesso”, fatto da un Dio e da un uomo, Dio l’ha voluto 
“impresso” perfino nei nomi, ma secondo la lingua “italiana” di “chi” avrebbe 
“decodificato” il disegno di Dio, grazie alla Comunione col Cristo e il suo essere 
stato messo a tal punto “nei panni di Gesù” da poterlo capire. 

Ci sarà un intero capitolo, di questo libro, in cui saranno evidenziati tutti i 
segni “irrazionali” del disegno, ma che diventano vero disegno e suo vero oracolo 
quando si è in un contesto in cui nulla è assolutamente lasciato al caso. 

Questo Romano avrà il suo Getsemani, e sarà l’Orto tra gli ulivi, in 
Comune di Ortonovo, acquistato dal Saccomani. Nell’Orto degli ulivi di Gesù “Get 



 

 

715

 

se mani” “Se get”… “si  getta con le mani” Gesù come un sacco di spazzatura, ed è 
il “sacco” che è espresso dal “Sacco mani” riferito a Romano. 

Sono tanti e tali i segni lasciati nella storia a fare riconoscere con certezza 
come Romano Amodeo sia stato l’uomo “eletto” da Dio affinché l’immagine del 
Cristo aderisse alla sua, che il 29 gennaio del 2002 Romano rischiò di essere 
portato via dalla Morte (fu investito da un grosso pullman). Ebbene ne uscì indenne 
e “fu portato via” il corpo ligneo di Gesù nella Chiesa posta di fronte, che fu 
schiodato dalla Croce, ad evidenziare che si trattava proprio del corpo. E, a dare 
evidenza di un sacrilegio tale da arrestare in modo figurato il tempo, quasi nella 
stessa ora (alle 10, un’ora prima che Romano fosse investito) l’orologio del 
campanile di quella chiesa si fermò. Restò fermo stranamente 9 mesi, con tutti che 
si palleggiavano a chi dovesse toccare di rimetterlo in moto, finché si rimise in 
moto da sé allorché Romano iniziò un periodo di 45 giorni in cui riprese a vivere 
solo del “corpo di Cristo”. Al nono giorno ed alla sedicesima comunione che 
faceva l’orologio da se solo si rimise in moto. Proprio a voler dare evidenza 
assoluta, da parte del Creatore di questa storia vera, che era “essenziale” per lui che 
Romano vivesse solo del corpo di Cristo ed in assoluta comunione con lui. 

Essenziale a qual fine? A fare finalmente quello che mancò al Cristo: 
portare in cielo tutti e non solo le “pecorelle” che Dio aveva dato a Gesù. 

Solo quando il dualismo Dio-uomo diventa perfetto, i tempi sono 
veramente completi, i tempi della Comunione tra Dio e l’uomo. 

Una Comunione che si realizza tutta attraverso lo Spirito, ma nelle forme 
del corpo, che rappresenta l’esemplificazione del disegno attraverso la sua concreta 
rappresentazione. 

Un’opera virtuale come i Promessi sposi acquista “corpo reale” quando gli 
attori reali la interpretano, dando “corpo” all’immaginazione. 

Così stanno le cose in assoluto. Questo farà conoscere Romano, in assoluta 
Comunione con Gesù che glielo riferisce. 

 
 
Pertanto questo è un libro in se stesso profetico, perché rivela cose molto al 

di sopra di quanto oggi l’uomo riconosca vero, forte della sua scienza. 
Avete già osservato come qui si sostenga che l’onda luminosa, che tutti gli 

scienziati credono in movimento, sia in verità del tutto ferma e come su di essa  sia 
solo la “luce soggettiva”, a scorrere, alternando la sua indagine ed avendone, per 
esatta reazione, l’impressione oggettiva dell’ondeggiare di un’onda che si muove 
verso il soggetto...  

Questa “osservazione”, che sembra venire dalla pura “presunzione” di uno 
scrittore che non è affatto un riconosciuto “scienziato”, è invece una pura 



 

 

716

 

“rivelazione” del Dio che ha “disegnato lo scrittore intento a comporre questo libro 
e ad immettervi i suoi personali giudizi”. 

A voi non sembra possibile, giacché siete sempre “come intrappolati” 
dall’idea che sia “ciascuno a fare le cose”… che sia lo scrittore “a scrivere il libro”. 
A poco è servito – finora – lo spiegarvi come e perché “il divenire non esista” e 
come esista invece il “disegno di un divenire attribuito liberamente a dei 
personaggi dal loro creatore”! Se voi foste messi nei panni del Renzo dei Promessi 
Sposi, credereste di avere la “libertà fattiva” attribuita a Renzo dal Manzoni! Non 
siete capaci di uscire dai “condizionamenti relativi”, al punto da credere che “tutto 
dipenda dal Creatore” e non da voi. E ciò accadrebbe non perché siate “stupidi”, 
ma giacché siete “imprigionati” e veramente “incapaci” di intendere la verità 
“sublime”, posta a causa dell’ambito “relativo al Creatore”, in cui è imprigionata la 
creazione di cui siete parte. Gesù lo spiegò nel brano letto affermando che: 

« noi parliamo di ciò che sappiamo e testimoniamo di ciò che abbiamo 
veduto, e voi non  ricevete la nostra testimonianza…  13 Nessuno è salito al cielo, 
fuorché il Figlio dell’uomo, che dal cielo discese.»,  

laddove il “cielo” di cui parla Gesù è la Verità, discesa a lui attraverso la 
comunicazione diretta, data a lui Figlio, dal Padre. A nessuno è consentito di 
conoscere, per averlo veduto di persona, quanto non è possibile vedere 
direttamente, ossia quanto vi è di “sublime” (di assoluto) nella nostra realtà 
relativa. È stato possibile solo a Gesù, perché l’ha visto “di persona”, per la 
comunicazione diretta e personale data a Lui da Dio Padre. 

Potete capirlo, però, per esempi, attraverso analogie.  
Oggi potete farlo facilmente, osservando la “libertà fattiva” di un 

“Paperino”. Chi lo vede al cinema assiste alla sua apparente libera volontà. 
All’interno del cartone il personaggio di Paperino è libero di intendere e di volere, 
ma “in assoluto” non lo è: dipende assolutamente da chi disegna le sequenze del 
cartone animato. Non è certo Paperino che disegna di essere andato a trovare 
Paperina, anche se questo appare nell’animazione data alla sequenza dei disegni! 

Bene, convincetevi allora che è così anche per tutti noi, con riferimento al 
nostro Creatore che chiamiamo Dio Padre. 

Allora capirete come questo libro, scritto apparentemente dal suo scrittore, 
abbia per autore ultimo la Divina Provvidenza del Padre assoluto, che intende che 
vi occupiate di questi argomenti.  

 
 



 

 

717

 

 
Capitolo 2 

L’atteso “ritorno del Cristo” 
 
 

 Che cosa si aspetta l’uomo a riguardo del “ritorno del Cristo” 
annunziato nei Vangeli? Anche qui, per evitare di discutere senza la conoscenza 
delle fonti dirette, rifacciamoci ai Vangeli. Del discorso “escatologico”, della fine 
del mondo e del ritorno del Cristo, ne scrivono espressamente sul Vangelo Matteo, 
Luca e Marco. Riportiamo quello di Matteo, capitolo 24. 

 
«  Mentre Gesù se ne andava, all’uscita del tempio, i suoi discepoli gli si avvicinarono per 
fargli notare le costruzioni del tempio.  Ma Gesù rispose loro: « Voi vedete, è vero, tutto 
questo? In verità vi dico: non resterà qui pietra su pietra che non sia rovesciata ».  
Quando si fu seduto sul monte degli Ulivi, i discepoli lo avvicinarono in disparte e gli 
domandarono: « Dicci: quando avverrà questo e quale sarà il segno della tua venuta e 
della fine del mondo?  E Gesù rispose loro:  « Badate che nessuno vi inganni; molti, infatti, 
verranno in nome mio dicendo: “Io sono il Messia” e inganneranno molta gente.  Ma quando 
sentirete di guerre e di rumori di guerre, non vi allarmate; bisogna che ciò avvenga, ma non 
è ancora la fine.  Insorgerà, infatti, popolo contro popolo e regno contro regno. In ogni luogo 
saranno carestie, pestilenze e terremoti;  ma tutto questo è soltanto il principio dei dolori… 
(omissis)… 
Subito dopo la tribolazione di quei giorni, il Sole si oscurerà, la Luna non darà più il suo 
chiarore, le stelle cadranno dal cielo e le potenze dei cieli saranno squassate.  Allora 
apparirà in cielo il segno del Figlio dell’uomo, e tutte le genti della terra si lamenteranno, e 
vedranno il Figlio dell’uomo venire sulle nubi del cielo con grande potenza e gloria.  E 
manderà i suoi angeli al suono della gran tromba, ed essi raccoglieranno i suoi eletti dai 
quattro punti dell’orizzonte, da un estremo all’altro dei cieli. … (omissis) …  Così anche 
voi: quando voi vedrete tutte queste cose sappiate che il Figlio dell’uomo è vicino, alle porte.  
In verità vi dico: non passerà questa generazione prima che tutte queste cose siano 
avvenute.  Il cielo e la terra passeranno, ma le mie parole non passeranno.  Quando poi a 
quel giorno e a quell’ora, nessuno ne sa nulla, neppure gli angeli dei cieli, né il Figlio: lo 
sa soltanto il Padre.  Ma come i giorni di Noè, così sarà la venuta del Figlio dell’uomo… »  

 
L’apostolo Giovanni scrisse l’Apocalisse, un racconto molto allegorico. 

Nel suo Vangelo rivelò solo che sarebbe ritornato il Consolatore, mandato da Gesù. 
Ecco il testo scritto da Giovanni, ai capitoli 15 e 16. 



 

 

718

 

 
 Cap. 15 «  Se io non fossi venuto e non avessi parlato ad essi, non avrebbero 

colpa, ma adesso non hanno scusa per il loro peccato.  Chi odia me odia anche il Padre 
mio.  Se non avessi fatto tra loro opere che nessun altro ha fatto, non avrebbero colpa; ma 
adesso hanno visto, e hanno odiato me e il Padre mio.  Ma doveva adempiersi la parola 
scritta nella loro Legge: Mi hanno odiato senza ragione!  Quando verrà il Consolatore, che 
io vi manderò dal Padre, lo Spirito di verità che dal Padre procede, egli mi darà 
testimonianza.  Voi stessi mi sarete testimoni, perché siete fin dal principio con me. » 

Cap. 16. «  Vi ho detto queste cose perché non vi scandalizziate. … (omissis) …  
Quando, però, verrà lui, lo Spirito di verità, vi introdurrà a tutta intera la verità; egli, 
infatti, non parlerà per conto suo, ma dirà quanto ascolta, e vi annunzierà le cose da 
venire.  Egli mi glorificherà, perché prenderà del mio per comunicarvelo.  Tutto ciò che 
ha il Padre è mio; ecco perché vi ho detto che prenderà del mio per comunicarvelo. … 
(omissis) …  

Anche voi siete adesso tristi, ma io vi rivedrò e il vostro cuore gioirà, e la vostra 
gioia nessuno ve la potrà rapire. … (omissis) …  

Queste cose io vi ho detto affinché in me abbiate pace. Nel mondo avete 
tribolazione, ma coraggio!, io ho vinto il mondo » 

   
Scrive ancora Matteo, al cap. 25 
 
Quando verrà il Figlio dell’uomo nella sua gloria, accompagnato da tutti gli 

angeli, sederà sul trono di gloria.  Davanti a lui si raduneranno tutte le genti, ed egli 
separerà gli uni dagli altri come il pastore separa le pecore dai capri,  e porrà le pecore 
alla sua destra e i capri alla sua sinistra.  Allora il re dirà a coloro che sono alla sua destra: 
“Venite, o  benedetti del Padre mio, prendete possesso del regno preparato per voi fino 
dalla fondazione del mondo.  Perché ho avuto fame e mi avete dato da mangiare; ho 
avuto sete e mi avete dato da bere; sono stato forestiero e mi avete accolto;  nudo e mi 
avete ricoperto; sono stato malato e mi avete visitato; sono stato in carcere e siete venuti a 
trovarmi”.  Allora i giusti gli risponderanno: “Signore, quando ti abbiamo visto affamato e ti 
abbiamo dato da mangiare, o assetato e ti abbiamo dato da bere?  e quando ti abbiamo 
veduto forestiero e ti abbiamo accolto o nudo e ti abbiamo ricoperto?  e quando ti abbiamo 
visto malato o in carcere e siamo venuti a trovarti?  E il Re risponderà: “In verità vi dico: 
ogni volta che l’avete fatto al più piccolo dei miei fratelli, lo avete fatto a me”.  Allora 
dirà anche a quelli di sinistra: “Andatevene lontano da me, maledetti, nel fuoco eterno 
preparato al diavolo e agli angeli suoi.  Perché ho avuto fame e non mi avete dato da 
mangiare; ho avuto sete e non mi avete dato da bere;  sono stato forestiero e non mi avete 
accolto, nudo e non mi avete ricoperto, malato e in carcere e non mi avete visitato”.  Allora 
anch’essi risponderanno: “Signore, quando ti abbiamo veduto aver fame o sete, o forestiero 



 

 

719

 

nudo o malato o in carcere, e non ti abbiamo assistito?”.  Allora risponderà loro: “In verità vi 
dico: ogni volta che non lo avete fatto ad uno di questi, i più piccoli, neppure a me lo avete 
fatto”.  E se ne andranno costoro al supplizio eterno e i giusti alla vita eterna ».   

 
 Matteo, Luca e Marco cercarono di riferire quanto ricordarono detto da 

Gesù in relazione al completamento dei tempi, mentre Giovanni descrisse solo 
come sarebbe riapparso lo Spirito santo, chiamato da lui il “Consolatore”. 

Per Matteo, la “fine del mondo” è descritta così:   
il Sole si oscurerà, la Luna non darà più il suo chiarore, le stelle cadranno dal cielo 

e le potenze dei cieli saranno squassate. 
Sembra una catastrofe astronomica, nel racconto di Matteo, Marco e 

Luca… Secondo Giovanni, risulta altresì che Gesù disse agli apostoli di non 
temere, giacché Egli aveva “vinto il mondo”. Ma in che modo l’aveva vinto, se non 
togliendogli quel valore a se stente di una cosa in se stessa? 

In verità Gesù tentò di spiegare agli apostoli come un giorno Dio avrebbe 
affermato la sua potenza e come tutto l’universo, creduto esistente in virtù di un 
suo puro “materialismo”, sarebbe “crollato” nei confronti di questo giudizio. Dio 
avrebbe fatto conoscere a tutti il suo primato e come ogni cosa creata da lui 
consistesse solo nella sua pura immaginazione, resa apparentemente reale solo 
mediante l’intervento di Spiriti liberi, di “anime” chiamate a mettere realmente in 
scena, ad “animare” tutta la sua Divina Commedia (per dirla alla Dante Alighieri). 

Questa è la Verità del Regno di Dio: una sua “assoluta invenzione”, fatta 
esistere in modo relativo grazie all’intervento di “mediazione” delle “anime”, che 
avrebbero animato quel “disegno”, quel puro “cartone animato” di Dio. 

Quando il Signore avrebbe mandato all’uomo lo Spirito santo di Verità, 
l’uomo avrebbe “distrutto” l’idea di un “universo esistente in se stesso” e tutte le 
sue stelle sarebbero “crollate” nella loro “presunta luce”, giacché avrebbero avuto 
solo quella “concettuale”, attribuita dalla mente umana, grazie all’interpretazione 
personale di puri segnali elettrici, attribuendo “qualità inesistenti di per se stesse” 
ai puri “ritmi quantitativi”, costituiti 

 da Dio come un ordinamento, di tipo numerico, affidato a codici 
segnaletici. 

Matteo scrive che, a quel punto, quando l’oggettività perderà tutta la sua 
ritenuta “qualità” ed ogni “sembianza” parrà vanificata… 

Allora apparirà in cielo il segno del Figlio dell’uomo, e tutte le genti della terra si 
lamenteranno, e vedranno il Figlio dell’uomo venire sulle nubi del cielo con grande potenza 
e gloria.  E manderà i suoi angeli al suono della gran tromba, ed essi raccoglieranno i suoi 
eletti dai quattro punti dell’orizzonte, da un estremo all’altro dei cieli. 

Ecco, il Figlio dell’uomo che “apparirà in cielo”, laddove il “regno dei 
cieli” è la pura e semplice Verità assoluta, sta ad indicare che Egli annuncerà la 



 

 

720

 

Verità, quella che Giovanni descrisse che sarebbe stata comunicata dal 
Consolatore.  

Giovanni comprese in maniera chiara che il “ritorno del Cristo” sarebbe 
coinciso con l’arrivo del Consolatore, che avrebbe abbattuto ogni altra potestà 
all’infuori di quella di Dio, abbattendo l’idea di un Mondo esistente per sua pura 
virtù e potenza. 

Il Figlio dell’uomo che verrà sulle nubi del cielo, con grande potenza e 
gloria riguarda probabilmente i mezzi posseduti un giorno dall’uomo: di far 
apparire ovunque, nel mondo, e proveniente dai cieli, i messaggi della radio e della 
televisione, che avrebbero trasmesso e portato con grande gloria i nuovi Valori di 
Verità annunciati dal Cristo. In che modo Gesù avrebbe potuto far sapere come un 
giorno ci sarebbe  stata la possibilità di parlare “Urbi et orbi”, ossia “ovunque”, 
grazie allo sviluppo della tecnologia? 

Gesù che manda i suoi angeli, indica l’annuncio (angelo è chi “porta le 
novità”) che è fatto, ai 4 angoli del cielo, di quella sua “parola” che non passerà, 
mentre “passeranno i cieli e la terra”, e che radunerà tutte le genti, raccogliendone 
tutte le valenze positive. Nel suo schematismo, del tutto irreale, il raccolto fu inteso 
divisibile nettamente tra buoni e cattivi. Nella realtà ogni vivente è sempre 
costruito sia sul bene sia sul male. Il bene è come il buon grano seminato da Dio e 
il male come la zizzania seminata nottetempo dal maligno. Gesù sconsigliò 
l’impazienza di mettersi a togliere di mezzo violentemente il “mal fatto” e spinse a 
credere nel buon grano: non sarebbe mai divenuto zizzania, ma solo quella, alla 
fine, sarebbe stata accuratamente separata dal grano e condannata ad essere 
incenerita. L’uomo è tutto il campo di grano e non un solo chicco, che è di grano o 
di zizzania. In verità in tutta la vita dell’uomo conteranno, alla fine, tutti i gesti che 
saranno stati da lui volti a realizzare il bene, mentre i momenti cattivi saranno 
distrutti. Gesù, che metterà alla sua destra gli uni e alla sua sinistra gli altri, sarà la 
centralità dell’uomo stesso, perché tutte le anime dei viventi (specie i più 
bisognosi) hanno avuto il dono di essere quali il Figlio dell’uomo e sarà rispetto 
alla centralità della figura del Cristo che tutti “saranno una cosa sola”… come 
“Gesù e Dio sono una cosa sola”.   

Ecco, a proposito dei tempi in cui “i cieli passeranno” (in relazione a “quel 
giorno e a quell’ora, in cui nessuno ne sa nulla, neppure gli angeli dei cieli, né il 
Figlio: lo sa soltanto il Padre”), bisogna cercare di capire come Gesù – e qui 
soltanto – si riferisse all’apparente e reale “fine del mondo”, nell’ottica di un “poter 
fare” possibile solo al Creatore… e neppure a suo Figlio. 

Una cosa è però l’intendere “il vero” (e secondo questo intendimento “il 
mondo è stato già vinto”), un’altra cosa è intendere “le apparenze” (che dipendono  
solo da chi le ha imposte). Secondo questo intendimento, del mondo delle 
apparenze, bisognerebbe entrare solo nella testa dell’Assoluto Padrone della storia 



 

 

721

 

apparente (che la costruisce a sua sola volontà) per conoscere quando veramente 
avesse programmato il manifestarsi della fine dell’universo… ma ci sono molte 
perplessità che l’abbia fatto, in presenza di una vita che è eterna a causa 
dell’inesistenza del tempo in se stesso. 

Gesù, quando avverte di ben vigilare, si riferisce alla “verità” e non alle 
apparenze. Egli avverte ben bene tutti di non essere tratti in inganno da una 
“maligna” interpretazione della realtà, in quanto “lo sposo che arriva di testa sua” 
sta ad indicare la fine della confusione di ciascuno e l’avvento della verità. 

Quando egli dice “Vegliate, dunque, perché non sapete in qual giorno verrà 
il vostro Signore” si riferisce all’apparente fine della vita personale di ciascuno, e 
non alla fine di coloro che assisteranno alla fine del mondo… un vero non-senso 
laddove il tempo di per se stesso non esiste. 

 
La fine del mondo, indicata da Gesù, riguardò soprattutto il ribaltamento 

dei valori.  
Quando, accennando alle pietre del tempio di Gerusalemme, rivelò come 

esse sarebbero state ribaltate tutte, si riferì con chiarezza all’inversione, alla 
conversione, al ribaltamento che ogni uomo avrebbe subito appena dopo l’ultimo 
momento della sua vita, essendo egli il tempio di Dio.  

Dopo un’intera esistenza in cui Dio l’aveva invitato a “convertire” il suo 
cuore, sostituendo al potere della forza quell’amore che è una rinuncia ad esercitare 
la violenza e una precedenza da dare a tutti i bisognosi, Dio sarebbe intervenuto 
d’autorità, ed avrebbe generato un progressivo distacco, dell’anima, dalla storia 
chiamata ad interpretare, facendo ridiventare ciascuno “come bambino”, facendolo 
rientrare in tutti gli antenati in cui era esistito in potenza, fino al principio stesso di 
quel “Fiat lux!” che “accese” la sua vita mentale, dando origine alla singola anima 
dell’uomo. 

Quando Gesù affermò “in verità e in verità” (e lo fece un numero 
impressionante di volte) come Egli sarebbe stato presente negli affamati, negli 
assetati, nei forestieri, nei nudi, nei malati, nei carcerati, nessuno lo prese né lo 
prende ancora mai sul serio, eppure lo disse “in verità, in verità”!  

Si fece e si fa fatica a credergli, perché ciascuno si domanda come sia 
possibile, questa sconvolgente verità annunciata da Lui! Gesù è Gesù e ciascuno è 
solo se stesso! L’uomo, che sta facendo per ora solo esperienza singola, ignora che, 
appena rientrato nel grembo materno per risalire essenzialmente alle sue origini, 
comincerà a sperimentare concretamente la possibilità di una “presenza 
simultanea”, sua, in più persone contemporaneamente. A quel modo Gesù, 
veramente Gesù, è presente in ciascuno di noi e, a mano a mano che il soggetto non 
ha più sue personali difese, quella presenza Sua diventa sempre più come un Gesù 
abbandonato a se stesso e alla mercé del comportamento altrui.  



 

 

722

 

L’atteso ritorno del Cristo, dunque, è da intendere più nel senso descritto 
dall’apostolo Giovanni che in quello inteso dagli altri tre evangelisti, anche se si 
può capire, da come hanno compreso i tre, che cosa veramente intendesse 
affermare Gesù: non certo la fine del mondo, ma quella del credere umano nella 
sua “autonoma potenza” (anziché nelle “qualità attribuite dalla nostra mente”) in 
quanto ogni cosa sarebbe stata realmente ricondotta in Dio Padre, principio e fine 
di tutto. 

 
In quanto alla “gloriosa” ricomparsa del Cristo, chissà perché l’uomo non 

comprende mai come la gloria di Dio consista sempre e solo nel sacrificio della sua 
“grandezza” a favore della “miseria” di tutti i piccoli e indifesi. 

Il vero “superbo” è chi non trattiene nulla per sé e tenta di donare tutto agli 
altri… ma si tratta di “grandiosità”, di “generosità”, di un atteggiamento 
“superlativo” e non di quello normalmente attribuito al “superbo”, il quale, invece 
che “maestoso”, è giudicato “avaro di sé”. 

La “maestà” di Dio è così grande che non può essere mai scalfita, neppure 
quando essa si abbassa a servire le sue creature, lavando ad esse i piedi. La 
“Maestà di Dio”, attesa da tanta, troppa parte della sua stessa Chiesa, è giudicata al 
pari di quella dello stesso Clero che lava quei piedi… una volta tanto, così per 
dimostrarsi alla mano; perché di solito, normalmente, questa “Maestà” è ritenuta 
pienamente “maestosa” soprattutto quando si fa servire. 

A nulla sembra esser servito un Gesù nato in una stalla e morto inchiodato 
ad una Croce…! L’uomo seguita a credere che questa “gloria” esiste allorché è 
“sfoggiata” solo una volta ogni tanto – così per far vedere che si è disponibili – ma 
non sempre! Quando fosse vero che “sempre” Dio fosse servile, a detta di tanta, 
troppa gente ritenuta autorevole, nella fede cristiana, Dio perderebbe in 
“Maestosità”! 

Invece Dio è sempre “grandioso” proprio nel Suo servire “sempre”, 
badando al cosiddetto “sodo” e non alle forme prive di sostanza. Il rispetto formale 
sta bene agli uomini privi di sostanza, ma non a Dio che deve comunicare questa 
Sua concretezza alle Sue creature che non ne hanno assolutamente di loro propria! 

Pertanto se Gesù, la prima volta nacque in una stalla… per ristabilire la 
Verità è falsamente creduto che dovrebbe ricomparire nel modo opposto, quello 
stimato “grandioso” da un uomo che non ha ancora capito che la vera grandezza sta 
nella modestia… La modestia di chi è forte e non usa questa sua arma ma lo 
strumento della bontà, che è proprio la rinuncia alla forza, perché ciascuno sia 
invitato a costruire la sua, anche in contraddittorio con la volontà di Dio.  

Per questo il Signore dona all’uomo la capacità di dirgli di no e il 
sacrosanto diritto a farlo. Il “libero arbitrio” non è un test che “bocci o promuova” 
tutto l’uomo, ma un “mezzo autentico”, donato a ciascuno, affinché egli costruisca 



 

 

723

 

liberamente il suo mondo ideale. Oh, non certo senza indicazioni che venissero 
dall’alto, a rivelare l’idea del Bene appartenente a Dio Creatore, ma senza che esse 
siano poi così “tassative” da determinare la conseguenza d’eterni castighi per 
averle ricevute. Castighi sì, ma non per sempre. 

Abbiamo letto, in Giovanni, che Gesù affermò come, grazie ai miracoli ed 
ai prodigi fatti da lui, gli uomini non potevano più dire di non conoscere la volontà 
di Dio. Per questo andavano senza dubbio puniti. Ma nessuno sarebbe stato 
“costretto” ad assumere scelte forzose, imposte da Dio: tutti, invece, si sarebbero 
condannati o premiati da se stessi. Infatti chi sceglie di preferire il male e poi ha 
questo male che ha voluto, ha la conseguenza diretta della sua libera scelta. Il fatto 
sostanziale sta nella verità che solo un pazzo sceglierebbe di ricevere il male. Tutti, 
infatti, scelgono il bene per se stessi. Ma c’è chi si confonde, a riguardo di qual sia 
il bene. Ad esempio, taluno sceglie l’uso di una droga o di un vizio qualunque, che 
compromette la sua salute, in quanto è confuso sul valore da dare a ciò che è 
immediato e ciò che è definitivo e c’è chi, pensando solo a se stesso più che al suo 
prossimo, fa esattamente la stessa cosa, in quanto non ha capito che ciascuno “sarà 
realmente il suo prossimo”, quando rientrerà nella Comunione dei santi. 

Ecco perché Gesù chiama “Consolatore” lo Spirito santo di Verità che 
verrà, quando il Figlio dell’uomo si ripresenterà: farà capire all’uomo che non è 
mai stato così “abbandonato a se stesso”, per come ciascuno si è creduto. Al 
contrario, proprio quando l’uomo era affamato, assetato, straniero, ammalato… 
proprio allora si reggeva quasi solo sul suo essere “un povero Cristo” 
apparentemente costretto alla parte brutta, alla sconfitta e a tutte le altre apparenti 
“sciagure”, affinché apparisse – per il momento in altri – la possibile soddisfazione 
e la vittoria, nella vita, contro tutte quelle sciagure. 

In un mondo in cui vale “chi serve” all’idea della vera “maestà”, vale il 
misero. Egli “è grandioso” sia in assoluto (per la sua funzione di servizio) sia nel 
contesto relativo, in cui sembra che valga solo chi si avvale del servizio altrui. 

Il ritorno di un Cristo che annunci e spieghi, soprattutto spieghi le ragioni 
di questa profonda Verità, sarà ammantato della gloria che gli riserveranno tutti 
coloro che Egli avrà veramente “consolato”. Una “gloria” piena di “alleluia!”, di 
canti di festa, osannanti per la ritrovata unione di chi si accorga di un regno di Dio 
in cui tutto sia costruito sull’ordine: “Uno per tutti e tutti per uno!” 

Sarà una bellissima consolazione sapere che Dio esiste per il Bene di tutti 
noi e che noi tutti esistiamo per il Bene di Dio. Anche Dio, infatti, “ha bisogno” del 
bene di tutti noi, perché noi – le anime – siamo il suo stesso “afflato”, quello 
Spirito che è come un vento (come un soffio) che non si sa di dove venga né dove 
vada… Esso è “sentito, intuito” vero in se stesso, e ciascuno di noi davvero è 
tentato di “sentirsi già un Dio”, ma poi si accorge che deve trovare solo il suo 
giusto equilibrio, tra la sua forza ed il suo amore. 



 

 

724

 

Ecco allora che, nella storia della salvezza dell’uomo, è riposta anche la 
possibile “gioia” del Creatore. Qualsiasi Creatore chiede a se stesso “se gli piace o 
no” quello che ha fatto… anche Dio. E mentre lo fa, esce dall’assoluto ed entra in 
essere come un Dio Trinitario, perché si condiziona alle sue singole anime e si 
determina in ragione quantitativa, come un criterio matematico di conteggi eseguiti 
tutti in potenza d’esser fatti.  

Dio accetta che, in questo gioco, tutto potenziale e relativo, entri in campo 
anche il Male relativo (il Diavolo) e che abbia un suo regno “condizionato”. Esso si 
poggia sulla “negazione” del positivo, e non su una cosa in se stessa. Se Dio non 
creasse l’idea stessa del Bene, della Virtù, della Gioia e di tutte le sensazioni 
positive, il Diavolo non potrebbe intaccare nulla di tutto questo. La persona che si 
avvale del libero arbitrio concesso a sé, per preferire valori diversi da quelli di Dio, 
accetta di essere sminuito, nel bene, e Chi esegue realmente questa diminuzione è il 
Diavolo. Il Maligno è una vera componente negativa, da prendere molto sul serio, 
in quanto, nella storia umana, riceve questo “autentico potere” –  di potere 
intaccare e sminuire il bene –  dallo stesso Dio. Se infatti il  Creatore accetta di 
intervenire nel mondo, con i Profeti, gli angeli, i Santi e infine il Messia, cui 
attribuisce un reale potere, allo stesso modo accetta che nel mondo abbia potere il 
Diavolo. Altrimenti l’uomo non avrebbe nessuna autentica forza da poter 
contrapporre a quella dei “buoni”. 

Gesù si trovò a combattere contro gli invasati e si trattò di una guerra 
autentica, all’interno di questo “mondo relativo” così voluto da Dio: assistito da 
amici e messo in crisi dai nemici. Gesù non invitò mai ad amare Satana, ma a 
combatterlo, perché era l’Avversario del Personaggio stabilito dal Padre per Lui, 
Figlio di Dio ed assieme Figlio dell’uomo. Invitò tutti, però, ad amare i loro 
personali nemici… Come mai Gesù per primo non “amò” il suo nemico Satana? 

Non lo fece in quanto il messaggio di Gesù vale nel contesto relativo, nel 
quale Bene e Male debbono farsi una reale guerra. Gesù chiamò se stesso “figlio 
dell’uomo” in quanto, nel binomio uomo-Dio, espresse Dio secondo la natura 
umana, condividendola interamente al punto da non poter “sublimare” la sua vita 
per la consistenza della natura divina di cui era parte. Per questo dovette prendere 
assolutamente sul serio tutta la condizione relativa, dell’uomo, patendola fino 
all’ultimo, con la sua personale crocifissione.  

Se avesse prevalso, in Cristo, la sua natura divina, essa avrebbe dominato 
alla grande tutta la sua umana disavventura, assolutamente inconsistente, per 
quanto “crudele” potesse essere, di fronte alla forza morale di Dio. Abbiamo visto 
uomini, che non avevano avuto con Dio lo stesso legame del Cristo, in possesso di 
una tale forza morale da dominare ogni sofferenza… come se nulla fosse. Gli stessi 
“fachiri”, per citarne alcuni, riescono a controllare perfettamente il senso del 
dolore, quasi fino a non sentirlo neppure. In Gesù, la cui forza morale era quella di 



 

 

725

 

Dio, se avesse prevalso questa, ci sarebbe stato un assoluto dominio di ogni 
condizione fisica, ben al di sopra della capacità dimostrata da qualsiasi altro uomo. 
Socrate, ad esempio, di fronte alla morte decretata contro al sua innocenza, si 
informò con dignità, presso il suo carnefice, quale atteggiamento avrebbe dovuto 
assumere, affinché morisse rispettando ogni legge del retto comportamento e parve 
più grande del suo stesso dramma, nel mentre lo visse; Gesù, invece, nell’Orto 
degli Ulivi, fu messo davvero in crisi da quello che l’attendeva, quasi fosse meno 
forte di Socrate. 

Ciò non è detto per sminuire Gesù rispetto all’uno o all’altro, ma per 
indicare in che modo Dio avesse impersonato l’umanità in Gesù Cristo: abdicando 
a far prevalere tutta la “dimensione divina” ed essendo veramente e volutamente un 
uomo, con tutta la sua fragilità e la sua sofferenza di fronte al male. Altrimenti, 
considerando la passione e la morte di Gesù, molti avrebbero potuto 
ragionevolmente osservare: “Bella dimostrazione di forza! Era Dio! Era il 
dominatore di ogni cosa, dunque anche del suo Calvario! Avrebbe dovuto provare 
a subire tutto ciò… essendo solo uno di noi!”  

Così Gesù, con la sua natura divina, fu “concretamente figlio dell’uomo”, 
giacque esattamente nella dimensione subalterna conferita a ciascuna creatura. Dio 
dovette dimostrare la natura divina, conferita al suo Cristo, attraverso le opere 
miracolose. 

In parole semplici, Gesù fu “immanente” alla storia dell’uomo, restando 
agganciato a tutti i patemi sofferti dai personaggi che “confondevano” l’anima con 
la storia che stavano vivendo e che avevano l’impressione stessero gestendo in 
modo personale e fattivo.  

Di “sublime”, in Gesù, ci fu la chiara attribuzione che venne dall’alto, da 
un Dio che comunicò palesemente come fosse “Colui in cui Egli si compiaceva” e 
come fosse in grado di compiere azioni miracolose, dominando buona parte della 
storia e del Suo Spirito, ma senza riuscire mai a “sublimare” a tal punto la 
sofferenza da riuscire a sentirla realmente come una gioia ed un bene.  

Gesù è stato creato nella linea diretta Padre-Figlio e quello Spirito che gli 
fu dato non fu “in pieno” lo Spirito santo, ma solo quello, comune, di un uomo 
fragile come tutti davanti al dolore, fisico e spirituale. Ebbe la condizione di Figlio 
di Dio, ma fu messo in grado, come è per lo Spirito di tutti gli uomini, anche di 
avvertire l’apparente “abbandono di Dio”. Per questo Gesù giunse a dire: “Padre, 
viene meno il mio Spirito”, per questo avvertì gli apostoli che, andato Egli in cielo, 
avrebbe poi mandato loro lo Spirito santo Consolatore. 

Gesù, insomma, è stato chi fu delegato, da Dio, a prendere molto sul serio 
la storia della condizione umana, affinché ciascuno comprendesse a fondo qual 
fosse il suo ruolo e la sua dimensione di uomo mortale. La stessa Maria, sua madre, 



 

 

726

 

entra nella “storia sacra” di un Dio disceso tra gli uomini e che assunse veramente 
la dimensioni di un uomo, pur essendo Dio. 

Ecco, Dio aveva in progetto che un giorno suo Figlio ritornasse nel mondo, 
in una posizione diametralmente opposta, a completare la sua missione. 

Questo opposto, riferito a Gesù, sarebbe potuto manifestarsi non “essendo 
Egli più presente” in un uomo vero e proprio che fosse Gesù, ma in un suo 
“facsimile”, tanto che l’umanità appartenesse interamente ad un altro e che di Suo 
ci fosse solo la reale  “Comunione”, portata dal Suo Spirito santo. 

Gesù, presente in carne ed ossa, pur essendo stato veramente un uomo, fu 
senza peccati; alla fine dei tempi sarebbe ricomparso, in Puro Spirito, in un 
“facsimile del tutto umano”, per la sua capacità di peccare contro Dio, per la sua 
incapacità di compiere miracoli, e senza che il Suo santo Spirito sovrastasse mai, 
nel suo “facsimile”, il “libero arbitrio” concesso ad ogni uomo. 

La “gloria” di questa ricomparsa sarebbe dovuta apparire solo dai doni 
concessi, della Sapienza e della conoscenza delle questioni “assolute”, in base alle 
quali Dio aveva costruito l’esistenza di ogni cosa. 

Il “Consolatore” avrebbe consolato gli uomini solo attraverso la 
conoscenza dei giusti giudizi sulle questioni “sublimi”, che riguardavano i rapporti 
tra gli uomini e Dio. 

Infatti questo aspetto era stato del tutto trascurato da Gesù, in quanto quelli 
non erano i tempi in cui gli uomini (per il grado di conoscenza attribuito da Dio a 
quell’epoca) fossero in grado di capire una spiegazione data loro. Gesù aveva 
provato a spiegarlo a Nicodemo ma, in un certo senso, era stato egli stesso, poi, 
quasi la causa della loro colpa: perché, udita la spiegazione, non avevano creduto 
alla sua parola. È Giovanni a dirlo, attraverso le stesse parole di Gesù:  

“ Se io non fossi venuto e non avessi parlato ad essi, non avrebbero colpa, ma 
adesso non hanno scusa per il loro peccato. ” 

Gesù spiegò di essere venuto a “dividere l’uomo: padre contro figlio, 
fratello contro sorella… essendo venuto a portare la guerra e non la pace”. Ciò in 
quanto egli avrebbe spinto ciascuno a mobilitarsi in termini fattivi, assumendo 
posizioni personali che li avrebbero costretti a diversificarsi nettamente tra loro. 
Ciò corrispondeva all’intento di Dio di fare assumere al meglio, in ogni uomo ed a 
proprio modo, il concetto di se stesso e del proprio valore specifico. 

Ecco, in contrapposizione a questa “guerra” portata da Gesù, il Consolatore 
che sarebbe tornato, avrebbe “riappacificato tutti: padri e figli, fratelli e sorelle”, 
richiamandoli alla “vera dimensione” di ciascuno, che non è quella “della storia 
umana”, ma “dell’essenza divina”. 
Insomma, con Gesù, Dio “scese veramente” al livello delle creature e, con il Suo 
ritorno “in Spirito consolatore” – in un vero “facsimile umano” – intese di elevare  
gli  uomini  al  rango  “divino”,  aprendo le  creature  alla conoscenza della 



 

 

727

 

relazione assoluta intercorrente tra l’essere a livello relativo e quello alla 
dimensione piena ed assoluta del Creatore. 

Il ritorno “reale” del Cristo sarebbe stato pur sempre nella realtà concreta 
di un uomo, ma senza che questi perdesse nulla della sua “umanità”, pur 
accogliendo in sé tutti i “Valori di Dio e del suo Spirito di Verità”. 

Il ritorno di Gesù (“essenzialmente Dio in quanto esente dal peccato” e “in 
comunione con l’uomo in quanto ai patimenti del dolore”) sarebbe apparso in un 
“facsimile” che fosse “essenzialmente uomo in quanto vittima del peccato”, ma “in 
comunione con Dio in quanto allo Spirito Santo”.  I peccati sarebbero stati, per 
questo “facsimile”, il mezzo, tutto suo, affinché non “si confondesse mai” – 
essendone solo pura “forma” –  di “essere” in sostanza Dio, o la “reincarnazione” 
di Gesù, pur ospitandone in sé tutti i Valori. Egli avrebbe conosciuto la Verità 
assoluta, ma stavolta a partire dal punto di vista dell’uomo, allo stesso modo con il 
quale, attraverso la persona di Gesù, l’ “essenza” di Dio aveva conosciuto la 
creatura fatta da lui, calatosi perfettamente nei tormenti della sua condizione 
subalterna, ma a partire dal punto di vista di Dio.  

Detto ancora più semplicemente: con Gesù, Dio avrebbe provato a mettersi 
nella miserevole parte dell’uomo (entrando nella sua natura subalterna) e, con il 
suo “facsimile”, avrebbe provato a far mettere la miseria umana nella parte di Dio 
(fornendole i Valori della sua condizione sublime). Con entrambe queste 
condizioni, il Creatore avrebbe finalmente stabilito un incontro esauriente e 
completo con tutte le sue creature. 

In questo modo il Creatore e le Creature si sarebbero perfettamente 
incontrati, nella “storia della salvezza”, essendosi per primo “incarnato” Dio, nella 
Creatura Gesù, ed essendosi poi “elevato” l’uomo fino a Dio, nella pura “scoperta” 
del reale legame tra l’anima relativa e l’assoluto animatore di ogni cosa e di ogni 
anima, al punto che la creatura avrebbe “acquisito l’idea del come e del perché 
sarebbe stato amato, voluto e salvato dal suo Creatore”. 

Il Consolatore avrebbe dato all’uomo tutte le risposte al “senso logico” 
dell’esistenza, spiegandogli “chi fosse, da dove venisse e dove andasse”, cose già 
spiegate da Gesù in termini di “valori spirituali”, ma che ora sarebbero state 
spiegate con le argomentazioni, Assolutamente Vere, fornite dallo Spirito Santo di 
Verità. La Scienza umana, all’interno di questa “assoluta verità”, occupa un settore 
ancora piccolissimo, che ha scoperto come molte cose, relative tra loro, lo risultino 
“essere”, ma che non ha ancora saputo “dimostrare” il “sublime”, se non in termini 
di Leggi assolutamente valide, ma con il grave handicap di attribuire poi ad esse un 
valore “materialistico” a se stante, di cui lo Stesso Dio sarebbe stato l’ “oggetto 
compreso” e non il “soggetto trascendente”. 

Insomma, per assoluta simmetria, il “ritorno di Gesù” avrebbe dovuto 
aggiungere tutto quanto fosse mancato al suo primo manifestarsi tra gli uomini. 



 

 

728

 

 
Che cosa mancò?  
Mancarono spiegazioni riconosciute “vere” in forza della stessa 

conoscenza umana e non di una “pura Fede” da avere in Gesù, per tutti i miracoli 
che aveva fatto, fino alla sua stessa resurrezione dalla morte. 

San Paolo disse chiaramente che “se Gesù non fosse veramente risorto, 
tutta la fede degli uomini in lui sarebbe stata vana!”.  

Con Gesù Dio cercò di stimolare la Fede in lui, “incarnandosi veramente 
nell’uomo” ed “essendo concretamente un uomo”, fino a morire per amore della 
salvezza dell’uomo… ma dimostrandosi indubbiamente Dio: grazie al reale 
dominio dimostrato sulla sua stessa morte.  

Per colmare questa lacuna – di una Fede “senza Ragione” –  la ricomparsa 
del Cristo avrebbe dovuto portare alle “Ragioni della Fede”, rivelate dal suo Santo 
Spirito. 

Con l’intervento dello Spirito santo di Verità, infuso in un “facsimile di 
Gesù” (senza mai fare, sol per questo, di tale “facsimile” un Cristo di Dio), il 
Signore avrebbe elevato quel vero uomo alla “Spiritualità del Cristo” e, grazie a 
questo Spirito santo, avrebbe condotto tutti gli uomini al “rango di Dio”, mostrando 
loro e spiegandogli scientificamente in che concreto modo essi sarebbero entrati 
nel regno dei cieli e che cosa di reale questo regno sarebbe stato. 

Essendo questa la parte della conoscenza mancante dopo l’avvento di Gesù 
Cristo, queste appena descritte sarebbero state le cose che sarebbero apparse 
accadute, al “disegnato ritorno del Cristo” (nella figura del “Consolatore”, a 
completare la “salvezza dell’uomo”). 

Ciò in quanto, alla fine dei tempi del “castigo”, l’uomo avrebbe avuto in 
premio, dal Dio che gli aveva creato tutta la storia, il senso stesso, vero, di essa: a 
tutti i personaggi inventati da Dio sarebbe stata data, gradualmente, sempre più 
conoscenza, nel disegno di un costante progresso voluto da Dio per lui.  

Poiché tutta la costruzione ideata da Dio si poggiava sull’apparente 
coinvolgimento dello spirito fattivo, donato dal Creatore ad ogni creatura da Lui 
disegnata, giunto l’uomo ad un punto, dello sviluppo, nel quale il personaggio era 
stato messo in grado di capire e di accorgersi dell’esistenza del disegno e del 
Disegnatore, l’uomo avrebbe dovuto comprenderlo ed accettarlo.  

Se non l’avesse fatto, la creatura avrebbe creduto di essere come il 
Creatore, per la sua intesa “personale capacità umana” e per il libero sviluppo di 
tutta l’abilità “attribuita agli altri uomini”, soprattutto a quelli che “avevano 
scoperto” – grazie ad un loro “preteso genio” più che ad un puro e semplice dono 
di Dio a quei “suoi personaggi”, interamente inventati da Lui – le leggi 
scientifiche, imposte solo da Dio, all’esistenza.  



 

 

729

 

Il genere umano avrebbe “preteso” di poter violentare a sua discrezione le 
leggi della natura, clonando, inseminando la vita in vitro, congelandola, 
decretandone la morte “per convenienza”, con l’eutanasia e con il libero aborto. 
Avrebbe pensato di aver “deciso liberamente, democraticamente” tutto ciò ed 
avrebbe creduto che ciò fosse sufficiente a far divenire “lecita” una pratica contro 
la natura, la quale vuole che una vita nasca da due che si amano (un uomo e una 
donna, e non due “gay”).  

L’uomo avrebbe creduto “lecito” il “vizio di natura” di sessi in disordine, e 
avrebbe creduto in perfetta buona fede che “fosse giusto” che un “malessere” fosse 
affermato come un “benessere”, con la motivazione che “ciascuno è assolutamente 
libero, di fronte alla sua personale coscienza!”. Allora si sarebbe creduto corretta la 
sola conta delle coscienze e che, accertata ove fosse la maggioranza, essa avrebbe 
potuto e dovuto “dettar legge”, facendo divenire legittima la soppressione della 
stessa vita nei più deboli ed indifesi, non protetti più nemmeno dai loro genitori né 
da tutta la loro comunità, troppo convinta del primato egoistico del loro singolo 
benessere. 

A questo punto Dio avrebbe dovuto assumere l’atteggiamento già assunto 
nella Storia Sacra della salvezza, quando operò il Diluvio Universale o quando 
distrusse Sodoma e Gomorra: avrebbe dovuto “annientare il genere umano”, non 
avendo fatto di esso “una cosa buona”. Sì, perché sarebbe stato il solo Dio ad avere 
veramente e realmente fatto tutto ciò… ad avere portato il racconto, della storia 
inventata interamente per l’uomo, a quelle estreme conseguenze! 
Oh, Dio non vuole questo, come l’esito della sua creazione! Ed allora, alla fine dei 
tempi dell’ignoranza di come stanno in assoluto le cose, Dio desidera che si 
conosca il vero, e manda tutto quanto manca dopo di avere mandato Gesù Cristo 
uomo e Dio. Invia direttamente il Suo Spirito, quello della Sua Assoluta Verità, 
scendendo nuovamente al livello umano attraverso un metodo naturale e, per farlo, 
deve scegliere una famiglia “facsimile” di quella “vera” che esistette solo ai tempi 
di Cristo.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

 

730

 

 
La famiglia Amodeo a Salerno, lungo la strada per Vietri sul Mare



 

 

731

 

Capitolo 3 

L’attesa del “Vicario di Cristo” 
 
 

Nella storia della salvezza, giunto a “disegnare” gli eventi del 20° secolo, 
Dio creò i presupposti per il ritorno concreto di Cristo, attraverso un suo 
personaggio, vivente in quell’epoca, addirittura il “Vicario di Cristo”, il Santo 
Padre, che avrebbe promulgato una Lettera Enciclica intitolata “Fides et Ratio” 
(Fede e Ragione). 

Per tutti gli uomini – immanenti alla Divina Commedia composta tutta per 
filo e per segno dal Potere Assoluto che presiede alla cose dell’universo, ossia da 
Dio – questa “scelta” fu di Papa Giovanni Paolo II, che diffuse l’Enciclica a Roma, 
presso San Pietro, il 14 settembre, festa della Esaltazione della santa Croce, 
dell’anno 1998, ventesimo del suo pontificato. Per chi si rende conto che tutta 
l’esistenza giace sotto il dominio assoluto di questa Forza che permette che tutto 
proceda come si vede, anche il Papa è solo un “personaggio” interamente in balia 
di quel Supremo Potere e tutti i suoi gesti sono “assolutamente condizionati” dalla 
Legge Assoluta, che esiste interamente nella sua “Verità”. 

Lo “svolgimento vero” degli eventi è conosciuto dall’uomo solo dopo che 
esso si è “attuato”, e sembra libero di essere modificato… ma non lo è: nessuno è 
in grado di cambiare oggi quello che veramente io vedrò accaduto solo domani. 
Infatti se “è vero” che io “il 9.6.2004 morirò”, da oggi in poi posso sforzarmi 
finché voglio, ma, poiché “è vero”, io “morirò solo il 9.6.2004”… e non sono 
libero nemmeno di suicidarmi, altrimenti non sarebbe vera la morte che avviene 
solo in quella data precisa. 

Se, tornati nel passato, dicessimo a Giulio Cesare di non andare in Senato 
nelle Idi di Marzo, perché vi troverebbe la morte, egli non ci crederebbe, in virtù 
della sua pretesa libertà di disporre a suo piacimento della sua vita. Noi abbiamo 
visto in che modo essa, lasciata in apparenza al suo libero piacimento e a quello di 
tutti i congiurati, si è liberamente sviluppata “in verità”. Ebbene è una verità 
immodificabile, che appare “compiuta” (a noi) o incompiuta (a Cesare) solo in base 
al punto di vista, espresso nel tempo, del cosiddetto “osservatore”. 

Pertanto la storia della salvezza dell’uomo, alla “fine dei tempi”, passò 
attraverso il “disegno” di una apparente “libera decisione” presa solo dal Vicario di 
Cristo, a 2 soli anni dalla fine del 2.000 dopo Cristo, ma già compresa nella Verità 
di quella storia, che non dipende dal tempo, come è per ogni verità. Ad esempio, A 
= A è una “verità” e, per esistere, non necessita del tempo, ma solo di un soggetto 



 

 

732

 

che, osservata la prima A, poi verifichi (mettendoci il tempo della sua esistenza per 
attuare la verifica) che essa è “uguale” alla seconda A. 

Passato, presente e futuro ci sono già tutti e coesistono. Il futuro, esistendo 
già e non essendo questo “oggi” che è modificato, non può in alcun modo essere 
“fatto” da noi secondo il nostro desiderio o la nostra volontà fattiva. 

Pertanto Papa Giovanni Paolo II “intese di avere scelto liberamente di 
promulgare la Lettera Enciclica Fides et Ratio”, ma la verità assoluta non è questa, 
ma è che Dio (ossia il Potere Assoluto che regola tutti gli eventi) ha voluto che 
“questa fosse la storia degli eventi, apparentemente liberi, che sarebbero accaduti a 
2 anni dal 2.000”. 

 
Cerchiamo di conoscere che cosa “Dio volle che apparisse promulgato dal 

Vicario di Cristo con questa importantissima Lettera Enciclica”. 
La Provvidenza di Dio volle che apparisse che lo stesso Vicario di Cristo 

stimolasse il ritorno, tra noi, dello Spirito Santo di Verità, di quel “Consolatore” 
preannunciato da Gesù, di cui ci parla il Vangelo di Giovanni e che sarebbe 
ritornato, a detta sua, dopo la morte di Gesù. 

Gesù, si sa, è il Padre “che si è compiaciuto nel suo Figlio diletto” e il  
“Consolatore”, disse Gesù, sarebbe stato “un altro”, mandato veramente dopo la 
sua morte. Egli doveva morire proprio per mandare questo Spirito santo, 
comunicandolo così concretamente all’uomo, ma nei due modi che sarebbero stati 
possibili: quello immediato, legato alla sua persona “risorta” e quello che avrebbe 
dovuto attendere la proclamazione di un “Sacramento”: la Comunione vera e 
propria con il Cristo. 

Il Padre avrebbe mandato suo Figlio due volte: la prima come una 
“sapienza” tale che invase gli apostoli del suo tempo, trasformandoli da paurosi e 
tremebondi, in veri eroi, in grado di affrontare spavaldamente quella morte davanti 
alla quale prima erano fuggiti, quando l’avevano vista data a Gesù. Gesù risorse in 
“Spirito e corpo” e si mostrò agli apostoli, che divennero veri “leoni”, nella forza 
della loro Fede, in virtù del dominio che videro fare, da parte di Gesù, della morte. 

La seconda volta Gesù sarebbe ritornato per Comunione Sacramentale con 
l’uomo, sotto la forma di una “Conoscenza”, poggiata tutta sulla relativa esperienza 
umana, ma appartenente, in assoluto, allo Spirito Santo di Verità, e concretamente 
trasmessa a chi, per l’esperienza umana fattagli fare da Dio e secondo il suo 
progetto fatto fin dal principio dei tempi, fosse umanamente in grado di accoglierla, 
nella sua mente, e condividerla. La “mente” dell’uomo, come “per niente 
stranamente” afferma lo stesso significato in lingua italiana, mente, afferma il 
falso. L’uomo crede che la gloria stia nel successo. Invece nel disegno di Dio essa 
risiede nell’apparente insuccesso, nella croce subita quando si cerca di attuare 
l’amore indicato dal Cristo. L’uomo “ideale” per una autentica Comunione 



 

 

733

 

Sacramentale con Gesù Cristo, sarebbe dovuto essere uno che fosse stato portato a 
fare egli pure l’esperienza della Croce, per gli stessi “Valori” portati dal Cristo. 
Solo in quelle condizioni la sua “mente” non gli avrebbe mentito e sarebbe stata in 
grado di Ricevere Cristo, in vera ed autentica Comunione sacramentale.  

 
Nel disegno voluto dalla Provvidenza Eterna di Dio, Papa Giovanni Paolo 

II, è stato voluto come un personaggio, “Vicario di Cristo”, cui Dio fece scrivere 
nella sua Enciclica (promulgata il 14 settembre, festa della Esaltazione della santa 
Croce, dell’anno 1998) queste precise parole, nel punto 56 della Lettera trasmessa 
alla Chiesa, affinché Essa seguisse i Valori portati dalla mente umana: 

 
 
<Non posso non incoraggiare i filosofi, cristiani o meno, d’avere fiducia nella 

capacità della ragione umana e a non prefiggersi mete troppo modeste nel loro 
filosofare. La lezione della storia di questo millennio, che stiamo per concludere, 
testimonia che questa è la strada da seguire: bisogna non perdere la passione per la 
verità ultima e l’ansia per la ricerca, unite all’audacia di scoprire nuovi percorsi. È la 
fede che provoca la ragione a uscire da ogni isolamento e a rischiare volentieri per 
tutto ciò che è bello, buono e vero. La fede si fa così avvocato convinto e convincente 
della ragione.> 

 
 
In sostanza, nel giorno della Festa di Esaltazione della Croce, il 

rappresentante di Cristo sulla Terra auspica l’intervento dello Spirito santo, in 
scienziati e pensatori che, a partire dalle verità scoperte da loro, abbiano passione, 
ansia ed audacia adatte a trovare nuovi percorsi che portino al Cristo. Costoro 
possono farlo se saranno illuminati dallo Spirito santo di Verità, legge generale di 
ogni cosa, all’interno della quale insiste la misera “ragione umana” e la “Scienza” 
cui, in apparenza, ha saputo giungere. 

Possiamo affermare che l’attesa del Vicario di Cristo sia stata rispettata, e 
tutta nel segno della santa Croce.  

Il “come sia veramente accaduto”, e sia stato possibile, a causa di “una 
persona” messa nuovamente in croce per la sua Fede in Cristo e nel suo Vicario, 
tanto che la sua “mente” non gli mentisse e fosse in grado di capire fino in fondo le 
stesse ragioni di Gesù, sarà spiegato meglio nel prossimo capitolo. 



 

 

734

 

  

 
Copia del libro distribuito al Convegno del 24.10.1999. Amodeo si mette nei panni 

di Gesù, e rivela le parabole che avrebbe narrato oggi. 



 

 

735

 

Capitolo 4 

Attuazione dell’attesa  
del “Vicario di Cristo” 

 
 

Ebbene successe che un solo scienziato ascoltò, prima del 2.000, la 
“missione” dal Papa affidata a tutti. 

Egli in primo luogo scrisse in soli 15 giorni, in risposta, un libro di 250 
pagine che giace in Vaticano. Il “Vicario di Cristo”, a sua volta, attraverso le sue 
strutture, lo ringraziò e lo benedisse apostolicamente, limitandosi a ciò. 

A questo punto lo scienziato capì che doveva assumere l’iniziativa ed 
indisse un Convegno: il primo al mondo che intendeva attuare questa Enciclica, 
trovando vie ragionevoli che portassero alle stesse verità del Cristo.  

Il Convegno, per attuare quanto promulgato dal Papa nella Festa di 
Esaltazione della Santa Croce, si svolse a Saronno e – si noti il particolare – nel 
giorno del santo Trasporto della Croce per le vie della città. Questa cerimonia si 
sarebbe dovuta effettuare il 31 ottobre. Essa accade sempre, per lunga tradizione, 
nell’ultima domenica del decimo mese di ogni anno. Invece, in quell’occasione, la 
Chiesa locale anticipò la data di una settimana; lo decise “stranamente” (ma in 
verità “Provvidenzialmente”, grazie solo alla sapiente “Provvidenza di Dio”, che 
vuol fare conoscere i segni che lascia, negli eventi della vita decisa dal Suo 
disegno). Così accadde che il Convegno, in risposta ad una “richiesta” fatta nella 
Festa di Esaltazione della Croce, si attuò nel giorno in cui a Saronno si festeggiava 
lo stesso evento, con la Croce portata in gloriosa processione e tutti i fedeli al suo 
seguito. 

Accadde però anche una terza ed ancora più importante “coincidenza”, a 
proposito di “croci”: lo scienziato che aveva indetto questo Convegno (dopo che lo 
aveva fatto sapere al Vicario di Cristo ed aveva ricevuto una seconda “benedizione 
apostolica”), nel momento di effettuarlo a Saronno si trovò “tradito, abbandonato e 
messo in croce” da tutta quanta la Chiesa, escluso il solo Vicario di Cristo. 

Questo fatto fu assolutamente “straordinario”, in quanto il Papa aveva 
assicurato, nel passo citato della sua Lettera, che chi avesse trovato il “coraggio” di 
affrontare questa coraggiosa ricerca – che egli fosse un credente o no – sarebbe 
stato aiutato dalla Fede, che si sarebbe fatta addirittura “avvocata”, al fine di far 
superare l’isolamento culturale in cui si sarebbe sicuramente trovato. 



 

 

736

 

Egli infatti avrebbe “mischiato” il sacro (la Fede) con il profano (la Scienza 
umana)… o viceversa, in quanto, per gli scienziati, è sacra la Scienza e non si 
gradisce che essa sia impiegata (e, secondo loro, “profanata”) nel tentativo di 
dimostrare argomenti di pura materia fideista. 

Chi avrebbe avuto il “coraggio”  di inimicarsi sia l’ambiente dei “fedeli”, 
sia quello degli “scienziati”, in virtù dell’ascolto dato al Papa – che egli fosse 
“cristiano o meno, si badi bene” – a detta di Sua Santità sarebbe stato di certo 
aiutato dalla Fede Cattolica, in Cristo! Il Papa lo aveva “promesso”, nel modo 
assolutamente ufficiale che è collegabile ad una Lettera Enciclica. 

Ebbene vi sembra normale che tutta la Chiesa eccetto il Papa, non abbia 
voluto dare questa “avvocatura” ad un… cristiano? Sì, in quanto questo scienziato 
non era un “non credente”, ma da decenni un fervido, convinto ed operoso seguace 
del Vangelo di Gesù e del Cattolicesimo. 

Ebbene, nonostante ciò, fu osteggiato dalla Chiesa Cattolica al punto da 
essere in un certo senso “condannato a morte”, in un modo del tutto analogo a 
quello che successe a Gesù.  

Avvenne che lo scienziato si rivolse alla sua Chiesa locale e chiese al 
sacerdote della sua Parrocchia di rendere noto ai fedeli che egli aveva risposto ad 
una richiesta fatta dal Papa a scienziati e filosofi e che, a dimostrazione di essere in 
perfetta linea con le intenzioni del Santo Padre, era stato benedetto apostolicamente 
due volte. Se la Chiesa locale non avesse dichiarata questa verità, c’era il serio 
rischio che i Fedeli temessero di imbattersi nella ricerca velleitaria perpetrata da 
una setta, facendo ciò “contro tutte le intenzioni della Chiesa” e non per fornire ad 
essa una seconda e valida “gamba” su cui validamente poggiare il cammino verso 
la Verità del Cristo… 

Il sacerdote non volle dirlo, in quanto credette che un “privato”, per quanto 
a nome di una Scuola di Filosofia inventata e diretta da lui, non avesse nessuna 
veste per convocare a Convegno la fede della Chiesa cattolica. Dio evidentemente 
lo confuse, e moltissimo, in quanto il Papa era stato chiaro: aveva stimolato i 
pensatori e gli scienziati – credenti o meno! – e non le associazioni religiose. Lo 
scienziato che aveva accolto l’invito, e che ora convocava la Chiesa a Convegno, lo 
faceva in quanto convocato egli stesso e con estrema chiarezza da un Papa che, su 
carta intestata del Vaticano, lo aveva benedetto apostolicamente due volte, per 
questa iniziativa assunta da lui.  

In che modo un Sacerdote (sempre scrupoloso ed attento, come costui, Don 
Luigi Carnelli) avrebbe potuto prendere a questo riguardo “fischi per fiaschi”? In 
che modo, se non fosse stato per una precisa intenzione della Divina Provvidenza, 
di confondere perfino le menti migliori? Di confonderle affinché si ripetesse una 
vera e propria “condanna a morte”, anche nei confronti di questo scienziato… Una 



 

 

737

 

condanna, si badi bene, decretata per le precise intenzioni sue: di difendere, a 
rischio di morire, le verità di Cristo e del suo Vicario. 

Lo scienziato ne parlò con quel sacerdote, che stimava e stima molto, ma le 
sue ragioni (che “era un singolo, e come tale non poteva organizzare un incontro 
con la Chiesa”) furono insormontabili. Questo Sacerdote non agì in questo modo 
da solo, chiese il parere di tutta la Chiesa locale e tutta sposò incredibilmente  la 
sua tesi. La Chiesa locale si vide in sostanza “scavalcata”. Non capì in alcun modo 
come l’altra strada, sperata e invocata dal Papa, fosse “altra” rispetto a quella di 
tutta la Chiesa… Di una Chiesa che, a quel punto, assolutamente non volle 
accettare che esistesse nessuna altra strada. Come a dire: “Ma chi è questo qui, 
che pretende di trovare ed indicare una strada diversa da quella dei Santi, dei 
Dottori della Chiesa e che è chiaramente espressa nel Catechismo della Chiesa? La 
conosce, ’sto tale, questa stupenda strada? La conosce bene? E come pretende 
allora di trovarne un’altra? Che ce ne sia o possa essercene un’altra?” 

Questo “incosciente atteggiamento” fu assunto chiaramente ed 
inconsapevolmente “contro” tutto quanto fu comandato dal Papa, alla Chiesa 
Cattolica, con l’enciclica Fides et ratio. Una Chiesa che avrebbe dovuto osservare, 
studiare meglio le ragioni della “ratio”, della ragione umana e filosofica, tanto che 
fosse poi chiaramente aiutata, la Fede Cattolica, nei confronti di tutte altre fedi 
dell’uomo, che solo sulla base della ragionevolezza di ogni fede potevano 
incontrarsi, nel comune cammino verso la conoscenza del Vero Dio, il solo da 
imporre nel mondo come il Padre Nostro dato a tutti da Gesù, e non solo ai 
Cristiani. 

La Chiesa locale assunse tutti i timori che già appartennero a Caifa, Anna e 
a tutto il Sinedrio: se non si fosse opposta avrebbe perso la sua autorità.  

Nei confronti di chi aveva trovato molto coraggio ed aveva giocato 
interamente se stesso, nella sua Scienza (per piegarla tutta alla Fede), la Chiesa 
miope assunse un atteggiamento di tale assoluta superbia, che si rivelò identico a 
quello con Gesù, dei responsabili della fede ebraica. Questi, forti della loro 
convinta supremazia rispetto al Cristo di Dio, condannarono a morte il 
“presuntuoso” Gesù! Pretendeva di Comunicare comandamenti nuovi, a loro… 
che già li avevano ricevuti dai Profeti!  

In relazione ai nuovi argomenti portati dallo scienziato-filosofo 
(“Epistemologia” è il nome di questa Scienza), ci fu una “colpa mostruosa” e un 
vero “tradimento”… ma non nei confronti suoi, bensì delle stupende e meravigliose 
speranze del Papa: che Gesù nuovamente parlasse, usando adesso il linguaggio 
della ragione, di quel Consolatore che è l’espressione stessa dello Spirito Santo di 
Verità. 

Allora quest’epistemologo, per dimostrare il suo stato di assoluta 
sofferenza e la passione richiesta a lui, per questi argomenti, dal Papa (al punto 



 

 

738

 

riportato nel capitolo precedente a riguardo della Lettera Enciclica) – trovandosi di 
fronte al solito “tradimento” rispetto a Cristo, ora fatto nei confronti delle speranze 
del  suo Vicario in terra – abbracciò questa sua passione volendo soffrire in modo 
evidente: cominciò ad alimentarsi solo dell’Ostia consacrata e non assunse 
assolutamente altro cibo! In sostanza mise la sua vita nelle mani di questi sacerdoti 
disobbedienti. Se non avessero smesso di tradire il Vicario di Cristo l’avrebbero 
fatto morire ed egli non si sarebbe opposto. 

Essi “rifiutavano colpevolmente” il credito al Vicario di Cristo? Ebbene 
egli ne pativa e dava a Cristo (e a tutti loro) l’intera responsabilità di tenerlo in vita 
oppure no. Viveva così solo di Cristo, con Cristo e per Cristo in modo palese, 
affinché vedessero e s’interrogassero sui fatti che stavano accadendo. 

Ebbene, davvero a dimostrazione che questa Chiesa si comportava secondo 
una Autorità che le era venuta da molto lontano (da una lunga predestinazione), un 
enorme velo di assurda incomprensione la invase! Scambiarono per “sciopero 
della fame” l’atteggiamento di questo Cristiano, che affidava “tutta la sua 
sopravvivenza” a loro ed alla Comunione con Cristo, di fronte all’assoluta 
mancanza di Comunione di intenti che aveva giudicato esistere tra la Chiesa locale 
e quella “ordinata” dal Vicario di Cristo. 

Passarono giorni in cui l’epistemologo cominciò a manifestare in modo 
allarmante il suo stato di denutrizione e la Chiesa locale non trovò altro rimedio 
che quello di “ordinargli” di mangiare, perché comandava lei e non i Valori del 
Vicario di Cristo, che sperava nelle importanti novità Comunicate dal Cristo… 
Questa Chiesa non riusciva a controllare le sue azioni, nell’ottica della Divina 
Provvidenza e non dell’autorità da Essa concessale (ma solo per rispettare Cristo e 
il suo Vicario e non per ignorare gli ordini da lui ricevuti attraverso una Lettera 
Enciclica).   

Seccava moltissimo a tutti costoro che apparisse la verità, e per dichiarare 
la loro innocenza posero l’accento sul “ricatto” che lo scienziato stava loro 
facendo, al quale mai e poi mai avrebbero dovuto piegarsi e sottostare. 

Ad un certo punto l’epistemologo disse con chiarezza al Sacerdote: “Se io 
ne morrò, vi resterò sulla coscienza!” e il buon prete, esasperato come il Caifa che 
si stracciò le vesti, gli rispose infuriato: “E muori!”, andandosene. 

Intendeva dire già come anche Ponzio Pilato disse: “Tu sei solo un matto 
ostinato! Sei tu che vuoi morire, non ascoltando gli ordini chiari che ricevi dai 
Sacerdoti della tua religione”. 

Ma Dio volle che questo atteggiamento della Chiesa locale venisse poi 
condiviso “veramente da tutti i rappresentanti della Chiesa”… da tutti eccetto il 
Papa (che non seppe mai nulla di queste lotte che non erano capite fatte veramente 
contro di Lui, nel mentre per esse osteggiavano il suo difensore). Infatti 4 altri 
sacerdoti di altri luoghi (che ben conoscevano da tempo e stimavano 



 

 

739

 

l’Epistemologo), preoccupati delle condizioni della sua salute, scrissero una 
petizione al Papa,  sottoscritta da ben 460 persone,  che chiedevano  

 
Oggetto: Petizione, presentata da 4 Sacerdoti e 460 anime, che il Santo Padre riceva in 

udienza privata Romano Amodeo. 
 
Santo Padre, 
  presento alla Santità Vostra la mia richiesta di essere ricevuto in udienza 
privata, ed allego l’analoga petizione di 460 anime, piccole e grandi, credenti o meno, 
presentata e perorata dal Rettore del Seminario di Berceto (e del Santuario Madonna delle 
Grazie), dal Parroco del Duomo di Berceto (Parma), dal Parroco di Jerago (Varese) e dal 
Parroco di Bulciago (Lecco). 
 Ho fondatissimi motivi per mettermi direttamente “a rapporto” con la Santità Vostra, 
dopo che ho subito contrasti, a tutti i livelli, per l’attuazione della Vostra Enciclica Fides et 
ratio. 

 Per avere avuto quella “audacia” d’aprire nuovi percorsi che portino a Gesù Cristo, 
quella “passione” per la verità ultima, quella “ansia” per la ricerca e quella “capacità di 
rischiare volentieri” per tutto ciò che è bello buono e vero (che la Santità Vostra stimola nel 
punto 56 dell’Enciclica) – e tutto ciò al fine di vincere l’isolamento – mi sono ritrovato così 
emarginato, così guardato con sospetto da quella Chiesa che non ha capito che la Santità 
Vostra si è rivolta ai credenti o meno, che – pur confortato dall’appoggio e dalla stima dei 4 
sacerdoti di cui sopra – in sede locale non mi è restato che soffrire nella mia carne per il 
bene di quella Chiesa che Ella così magistralmente guida e che non riesce purtroppo a 
tenere il passo con le sue indicazioni. Debbo dirLe cosa occorra fare, se vuole difendere la 
Sua Enciclica. 

Pur essendo al 31° giorno di digiuno assoluto, che offro a Dio affinché ciascuno mediti 
come meglio si deve, anche questa mia sofferenza (che mi ha fatto perdere finora 14 kg) mi è 
attribuita come colpa: io lo farei contro la Chiesa! Oltre a non aver trovato a tutti i livelli quella 
“avvocatura della fede” di cui l’Enciclica fa promessa, ad una settimana dal Convegno il Centro 
Sociale (di maggioranza cristiana) presso il quale il Convegno avverrà, mi ha negato l’uso stesso 
del salone e del collegamento Internet (nella persuasione che io starei manovrando contro la 
Chiesa). Solo la mia dichiarazione che avrei richiesto danni ingentissimi per violazione degli 
accordi a suo tempo assunti ha impedito che il primo tentativo al mondo di rispondere all’invito 
fatto dalla Santità Vostra andasse in fumo. 

Ma debbo parlare alla Santità Vostra anche d’un immenso dono che posso fare alla 
Chiesa, attraverso l’Accademia Pontificia delle Scienze, ‘sì che la Chiesa, da sempre su 
posizione di retroguardia rispetto alle verità della fisica, si porti decisamente e spettacolosamente 
all’avanguardia e affermi con ciò un vero e proprio miracolo della Fede cristiana. 

Io ho messo la mia vita e la mia salute interamente nelle Vostre Sante mani, aspettando 
la grazia di essere ricevuto (e la Madonna delle Grazie mi aiuti!). La mia salute e la mia vita 



 

 

740

 

ormai dipendono solo dalla Santità Vostra, perché è troppo importante, per la Chiesa, che io ne 
parli direttamente con il Vicario di Cristo. La mia vita non conta veramente nulla, se non sono 
pronto a perderla per gli amici, e io la perderò per la Santità Vostra, io – strenuo difensore di Lei 
e della Sua enciclica – io, Suo vero amico, se Ella non mi crederà, e non mi riceverà. 

Con vero amore e rispetto filiale, disponga Lei liberamente della mia vita. 
Saronno, lunedì 18 ottobre 1999. 

Romano Amodeo 
 
si manifestasse umana misericordia. Scrissero che il poveretto si era inteso in 
buona fede “chiamato in causa” dal Santo Padre, che aveva promesso 
“avvocatura” a chi avesse assunto la passione manifestata da lui. Che fosse 
ricevuto dal Papa! Il Vicario di Cristo doveva conoscere tutto ciò, per rispettare la 
parola data anche a questo povero Cristo! 

 Non si sa che cosa sia accaduto a riguardo, ma questa petizione accorata 
(in quanto tutti sostenevano in essa come lo scienziato stesse veramente male e 
corresse gravi pericoli nella sua vita, perché non mangiava veramente null’altro che 
l’Ostia consacrata), non ebbe nemmeno una risposta “sui generis”.  

Il Vaticano non rispose assolutamente nulla e partecipò alla condanna a che 
costui morisse … ma – come disse Ponzio Pilato – “era lui che lo voleva! Che 
morisse giacché non ubbidiva ai Sacerdoti”. 4 sacerdoti e 460 persone chiedevano 
per lui un incontro con il Vicario di Cristo? Ebbene, non glielo avrebbero 
nemmeno detto! Il Papa aveva altre cose importanti a cui pensare! Si era 
scomodato ad andare a trovare Ali Agcià che aveva attentato alla sua vita? Ma era 
la vita del Papa e valeva molto! Cos’era la vita di “questo qui”, per tutta questa 
difesa del Papa che credeva di stare facendo, a rischio della sua vita? Loro, loro 
erano i difensori del Santo Padre! Tenuto al riparo ed all’oscuro, come sempre 
hanno fatto gli Apostoli, quando hanno impedito che fosse “molestato” dai 
bambini. Questo qui era solo un bambino capriccioso ed impertinente, che si 
faceva sentire coi suoi lamenti! Ma non si illudesse… avrebbe seguitato invano a 
piangere giacché gli avrebbero impedito l’accesso al Vicario del Cristo. Il Papa non 
era il Cristo Onnipotente, ma una persona il cui tempo era limitato e dunque 
prezioso!  

Quanta “ipocrisia” in chi solo “non voleva essere smascherato” per quello 
che era: “l’eterna Chiesa traditrice dei valori del Cristo di Dio e piena delle ossa 
putrefatte dei suoi tanti sepolcri imbiancati”. 

Chi si vede scavalcato, nel suo servizio, mette veramente a morte ogni 
cosa, appena può farlo “impunemente”. Questa volta, perché questo scienziato 
veramente morisse, bastava che la Chiesa non assumesse nessuna iniziativa volta a 
salvarlo, perché egli “si era consegnato ad essa” ed aveva messo la sua stessa vita 



 

 

741

 

nelle mani di quei Sacerdoti. Aveva fatto come il Cristo, consegnato però loro da 
un Giuda che, stavolta, era stata la loro stessa superbia ed arroganza. 

Costoro avevano “rifiutato” di prendersi carico della sua vita! È 
mostruoso, ma Dio, fu Dio che volle che avvenisse così.  

Doveva accadere così affinché questo scienziato, che stava cercando nuove 
strade che portassero al Cristo, le trovasse realmente e concretamente, grazie alla 
stessa Crocifissione, morale e fisica, decretata contro di lui! Decretata da chi non 
accetta mai di muoversi a favore degli altri, di umilmente servire, ma desidera solo 
di essere servito non per come sia giusto, ma solo per avere avuto in mano il 
comando. E’ questa la superbia e l’arroganza di chi ha il potere: egli non serve al 
bene, ma desidera solo di essere servito per bene! Ecco il Giuda! Perché quel 
potere fu ricevuto dalla Provvidenza di Dio  per servire! Per lavare i piedi al 
misero. 

È la croce l’unica Provvidenziale strada che porta al vero Cristo. Una 
strada che passa attraverso l’osservanza della Comunione Sacramentale, 
imposta dalla Chiesa Cattolica, che ne ebbe la precisa delega da Gesù, di legare 
così in cielo come in terra. 

La Chiesa degli arroganti, “per dargli una sonora lezione”, volle 
“mortificare” l’essenza del suo atteggiamento, e disattese l’appuntamento al 
Convegno del 24.10.1999, provocato dal desiderio del Papa e benedetto.  

Non solo non si pose come “avvocata” della “coraggiosa ricerca di una 
nuova strada, ragionevole, che portasse a Cristo”, ma – chiamata disperatamente a 
tutti i livelli, convocata a Convegno – non vi si presentò, dando una “solenne 
mortificazione” al coraggioso ed appassionato comportamento di quello scienziato, 
così rispettoso della sollecitazione del Vicario di Cristo da averne fatta veramente 
una questione di vita e di morte. 

Così, nel giorno del “Trasporto della Croce”, in Saronno ci fu un 
Convegno sollecitato dal Papa il giorno della Esaltazione della Santa Croce e fu 
condotto da  uno scienziato davvero “esaltato nel suo esser messo in croce, in 
ogni modo”, dalla Chiesa del suo tempo. 

Solo in tal modo quest’Epistemologo cristiano, nel Disegno supremo fatto 
dalla Provvidenza di Dio, avendo fatta la stessa esperienza di tradimento e di 
abbandono fatta da Gesù, sarebbe potuto entrare in vera Comunione spirituale con 
il Cristo di Dio, al punto da ricevere e capire le nuove indicazioni, relative alla 
nuova via che usasse il percorso “mentale” di una “mente” che finalmente “non 
mentisse più” e che dicesse la verità, questa: “Ogni successo assoluto passa 
inevitabilmente attraverso una assoluta Croce!” 

 
Che cosa di importante e di immensamente nuovo fu detto, quel giorno, in 

quel Convegno?  



 

 

742

 

In primo luogo, fu affermato “Che nessuno veramente muore” (e ne furono 
spiegate le ragioni scientifiche, svelando l’intero percorso della vita umana e 
andando a dimostrare anche che cosa realmente accadrà, ad un inscindibile ente, 
fatto di anima e di corpo, dopo che solo gli altri hanno assistito alla dissociazione 
di tale binomio, collocata oltre la data in cui il binomio vale).  

L’Epistemologo spiegò “come” (per ragioni scientifiche che chiaramente 
comunicò)  anima e corpo ritornassero realmente e veramente al passato, come un 
Jo-Jo che si riavvolgesse dopo d’essersi svolto tutto; come un riflusso 
dell’esistenza nel tempo, che seguisse (come in tutti i moti armonici) al suo attuale 
flusso unilaterale, dalla culla alla tomba. Questo flusso non è, non può essere 
unico, in quanto è semplicemente l’effetto di quello inverso che esiste, in quanto 
ogni azione, nell’esistenza fisica, è la coppia azione-reazione. Una sola delle due 
(la reazione) appare grazie all’altra (l’azione)…, ma poi vedremo anche l’altra 
(poggiandoci sull’una), in quanto il nostro “io” sta semplicemente seguendo il 
perfetto processo di acquisizione della verità, che si impone come tesi, antitesi e 
sintesi. Se in una sola onda esistono gli opposti (come l’alto e il basso dell’onda), 
la legge suprema (conoscitiva) dell’alternanza degli opposti deve esistere anche in 
una somma di onde messe in sequenza. Una delle due sequenze s’interrompe solo 
con l’apparente morte, e quello è il momento in cui inizierà realmente ad essere 
percepita anche la sequenza opposta e “gli altri” diranno “che si è morti”. Diranno 
una falsità, perché nessuno si può sostituire all’esperienza diretta fatta da un altro. 

Questa “Comunicazione” vinse la morte, annullò interamente la logica 
mortale per chi si scopra vivo, in quanto il divenire dell’ “essere” in “non essere” 
può essere solo un ingannevole apparire, laddove la verità dell’essere consiste 
inevitabilmente solo nel suo essere.  

 
In secondo luogo fu spiegato, come un Giudizio universale, l’assetto delle 

cose in assoluto, e cioè la loro appartenenza ad un contesto in cui nulla veramente 
esiste, se non il supremo dualismo del Creatore assoluto da una parte e del suo 
Afflato relativo dall’altra, nelle sue singole anime.  

Così il primo, il Creatore, “inventa” storie inesistenti, finalizzate solo alla 
gioia ed al successo delle singole anime: fatti irreali, come ad esempio quelli 
inclusi nel melodramma “Il Rigoletto”, in cui costui è solo un personaggio che vive 
della fantasia del creatore, con tutta la sua storia.  

I secondi, consistenti nell’afflato di Dio e nelle sue tante anime, puramente 
“interpretano” queste storie: come il tenore e tutti gli altri cantanti, che si calano 
nelle parti immaginate da Dio ed affidate all’interpretazione di ciascuno. 

Tutte le azioni sono in tal modo puri eventi virtuali, ma il fine ultimo è che 
siano prese sul serio, che l’uomo si immedesimi nella singola vicenda sottoposta 



 

 

743

 

alla sua interpretazione, appunto come assistendo e prendendo parte alla 
“realizzazione” del “Rigoletto”. 

Tutto il male ed il bene che esistono così, in queste storie apparenti, sono 
pure occasioni di intrattenimento felice.  

Questo fu il “Giudizio Universale” che emerse in quel Convegno, in cui 
tutti furono mandati “assolti”, ma penalizzati solo per la reazione voluta 
liberamente assumere, messi di fronte a ciò. Essa, formando il quadro ideale dei 
valori di ciascuno, avrebbe condizionato la “fruizione di tutte le altre storie, la sua 
compresa” ai valori voluti liberamente far propri, dagli interpreti. 

In sostanza ciascuno si sarebbe dimensionato e limitato da solo, a seconda 
dei suoi gusti e delle sue preferenze.  

Ciascuno, chiamato da Dio ad essere come Lui, l’erede di tutta la gioia 
possibile, nella sua opera, con l’immedesimazione e la fruizione a proprio modo di 
tutte le storie create da Dio, avrebbe corso il rischio di amare a tal punto il suo 
proprio “io” da volersi confinare in eterno solo in se stesso, pur avendo tutto a sua 
disposizione.  

Che tristezza se il Maestro mi affida una canzone – per darmele infine tutte 
– ed io, credendo di “non poter avere altro che la mia”, mi riduco alla miseria di 
gradire il canto solo di quel brano, in quanto tutti gli altri non mi stanno 
ugualmente a cuore, perché non sono… il “mio”! 

“Ama il prossimo tuo come te stesso” è la sintesi del Cristianesimo e della 
Fede in Gesù che lo disse, in quanto noi “saremo realmente quel prossimo”. 

Nella Comunione dei Santi avremo in comune il “poter rivivere” tutte le 
vite vissute, con la possibilità di immedesimarci in esse allo stesso modo con il 
quale adesso siamo immedesimati nella nostra vita al punto da crederci essa.  

No, noi non saremo il nostro “racconto” in eterno, ciascuno condannato ad 
essere il fruitore solo della sua vita. Noi, parte integrale di tutto l’essere, ne avremo 
la globale fruizione e riusciremo a godere della vita di tutti gli altri se avremo 
preso la fondamentale abitudine di amarli. Altrimenti avremo solo noi stessi, 
come croce e delizia… ma, contenti noi, contenti tutti! 

Ecco, Dio, avendo chiamato autorevolmente ciascuno di noi a “godere” 
della sua creazione, come della vittoria possibile a ciascuno, non ha imposto tutto 
ciò “a modo suo”: ognuno potrà goderne “come egli stesso vorrà”, cioè in base al 
mondo ideale che ciascuno avrà desiderato di assumere come quello giusto per lui 
e che piace a lui.  

Se uno si affeziona ad una “povera cosa”, la avrà e sarà soddisfatto. È 
come se avesse accettato di essere una singola voce in tutto il coro…  

Ma Dio è buono e dà a tutti oltre i meriti di ciascuno. Infatti chi da se 
stesso si sarà limitato, sarà ugualmente portato a notare quanto armonizzeranno, 



 

 

744

 

con la sua voce, tutte le altre voci del coro, volute assumere tutte e da tutti 
liberamente! 

Accadrà infine come già ora nella vita, in cui ciascuno sceglie a suo 
piacimento il suo mestiere e poi è aiutato da chi ha scelto differentemente: il 
medico cura chi non ha voluto essere quello; il contadino dà da mangiare a tutti e 
ciascuno fa del suo meglio…  

Nel grande coro finale ci sarà in genere l’accordo nell’assonanza.  
Ma il più bell’accordo ed il più sorprendente sarà quello magistralmente 

creato con le dissonanze di tutta la vita!  
Oggi queste dissonanze sono l’apparente male che  tocca a ciascuno, le liti 

e le guerre. Domani, usciti dal “vero dramma” di aver scambiato per tale, per vera, 
la vita (che era invece soltanto la “recitazione di un momentaneo melodramma”) 
gusteremo in modo estremo e definitivo soprattutto le parti faticose e dolorose, 
nella recitazione delle quali sarà emersa tutta la nostra bravura ed attenzione di 
attori! 

Dolori, sofferenze e disaccordi appariranno come virtù tese, naturalmente, 
fino al limite estremo della più perfetta ed assoluta “identificazione”. In parole 
semplici, tutta la vita sarà “sublimata” nel valore supremo che essa ha, insomma 
“oltre se stessa”: sarà percepita da un uomo che si sarà messa a guardarla “dal 
punto di vista di Dio e secondo le sue stupende intenzioni”.  

 
Questo risultato, emerso in quel Convegno, fu descritto in un Libro che il 

filosofo della scienza (epistemologo) diffuse in quell’occasione. Sulla copertina 
c’era l’immagine di quanto stava accadendo in quel giorno: la crocifissione del 
Cristo, di quel “povero Cristo” che voleva salvare tutti e il cui lavoro, in apparenza, 
era stato letteralmente buttato via dai contemporanei.  

Il titolo di questo libro era: “Se Gesù spiegasse oggi in parabole” e, fin 
dalla copertina, si annunciava che in esso erano date le risposte alle cosiddette 
“domande impossibili”: “Chi sono, da dove vengo e dove vado?”. 

Queste risposte entravano nel “Giudizio Universale”, tutto profondamente 
cristiano, dato alla realtà in cui noi siamo. 

 
Quel filosofo della scienza, il giorno in cui ci fu il Convegno, era al 38° 

giorno di digiuno. Nato il ’38 e al 38° giorno in cui viveva solo “di Cristo, con 
Cristo e per Cristo” egli, che stava cercando di spiegare Cristo in base allo Spirito 
santo, non era forse, per tutto ciò, “veramente come spiritualmente rinato in 
Cristo”? 

Tutto il tentativo – ripeto – iniziato dal Vicario di Cristo nel giorno 
dell’Esaltazione della Santa Croce, sfociò in un  gesto che accadde il giorno del 
Trasporto della Croce e vide un epistemologo cristiano (che stava vivendo solo 



 

 

745

 

“di Cristo, in Cristo e per Cristo”) esaltato nella sua croce (dalla Chiesa del suo 
tempo, come lo era stato il Cristo dalla sua) sconfiggere la morte e proclamare il 
Giudizio Universale (che erano i gesti “attesi dal Cristo” che sarebbe arrivato alla 
“fine dei tempi”). 

Come non desumere, da questi fatti, che Dio li abbia “disegnati con somma 
cura”, affinché apparisse con chiarezza il suo sommo disegno? 

 
Il Convegno del 24.10.1999 rispose infatti agli argomenti “attesi dal  

Cristo” che sarebbe arrivato alla “fine dei tempi” come il “Suo Vicario”; e i simboli 
ci aiutano a comprendere questa data, nell’ultimo anno prima del 2.000, come 
quella della “fine dei tempi”, ossia del loro “completamento” all’interno dell’attesa 
generale riferita al “mille e non più mille”. 

 
Una data è infatti composta da “giorno, mese ed anno”.  
Il giorno si completa di 24 ore, per cui il giorno 24 indica la completezza 

delle ore della sua unità di riferimento.  
Il mese sta nell’anno come 1/12, ma sono 60 giorni la base di un tempo che 

avanza per sessagesimi (60 secondi per fare 1 minuto, 60 minuti per fare 1 ora, 60 
ore per fare 2,5 giorni, che sono 1/4 di 10 giorni, ciclo unitario della misurazione). 
Pertanto, nei mesi, 10 indica la completezza dei mesi della sua unità di riferimento. 
60 giorni si spostano nell’anno, ciberneticamente, avanzando nel tempo in modo 
tale che il 10, indicato in mesi, completa l’anno con l’aggiunta di 2 mesi (il suo 
tempo di riferimento).  

1999 indica la completezza degli anni della sua unità di riferimento: unità 
che consiste in un 103, presente, che si sposta di tutto il suo 103. 

Pertanto questa data, del 24.10.1999 è il “simbolo stesso”, in termini di 
numeri, della “fine dei tempi”, in vista del “mille e non più mille”. 

 
Possiamo dire che le attese del “Vicario del Cristo” siano state rispettate 

prima che ad un mille dopo Cristo seguisse il completamento di un altro mille e 
alla fine dei tempi… del castigo? 

Possiamo certamente dirlo. Quella “nuova strada” che il Papa aveva 
auspicato era stata realmente trovata. 

Nel Convegno si spiegò quanto già lo stesso Gesù aveva invano annunciato 
a Nicodemo e che, non essendo stato “creduto” dall’umana presunzione, aveva 
costretto a 2.000 anni di castigo. 

2.000 anni è un periodo intero di tempo. Infatti 103 è il contenitore di tutte 
le quantità unitarie, poggiate sul ciclo 10 della misurazione cibernetica spazio-
temporale, in cui il volume complesso, che da –1 va a +1 e vale 2 come lato, vale 
23=8, ma, per essere contato in 2 tempi 4+4 (perché la realtà a solo 4 dimensioni), 



 

 

746

 

occorre che i tempi siano 8+2=10. Allora 103 è tutto il volume espresso in anni e 
corrispondente alla “fissa presenza”. Affinché questa presenza “sia” ed esista anche 
come spostamento nella data, ci devono essere atri 1.000 anni, in modo tale che 
l’ingombro 1.000 si possa spostare esattamente di 1.000. 

Tutto il “castigo” è stato così dato all’uomo, nel rispetto dell’ordinamento 
numerico dato, alla realtà, da un Dio Uno e Trino, che è poggiato tutto sui numeri 
come su un supremo ordinamento, dato ad un “io” che poi “concepisce e ragiona 
egli stesso per numeri”. 

Il soggetto vede luci, colori, odori, sapori, calori, tempi e spazi e tutte le 
altre qualità… che non ci sono. È solo la sua stupefacente capacità di dare 
“immagine concettuale” alle quantità ed ai ritmi numerici, che crea la “qualità” del 
mondo. Lo stupefacente dono dato da Dio alle anime è di “creare” le immagini, 
grazie alla sua “capacità immaginifica”, allo stesso modo con cui Dio possiede la 
“capacità” di creare, in codice, le infinite storie, di un apparente divenire solo da 
rappresentare concettualmente, che in verità è solo un infinito “coesistere”: come 
un passato che coesiste con il presente e con il futuro. 

Se il passato coesiste con il futuro, in nessun modo questo futuro può 
essere fatto “liberamente” da chi vi è contenuto. Ma l’uomo è “arrogante” ed ha 
creduto di essere “libero di fare a suo piacimento il suo futuro”. Lo stesso Gesù è 
stato portato non tanto a “crederlo” (egli infatti diceva di non preoccuparsi del 
futuro, perché ci avrebbe pensato Dio), quanto a “patirlo”. 

Gesù è stato Dio calatosi – senza peccati – nella misera parte di un uomo 
che patisce il dolore e la sua sorte. Dio ha dovuto dimostrare con prodigi, all’uomo, 
di abitare “in Gesù”, di “essere Gesù”. E non è un fatto incredibile. Qualsiasi 
progettista di un mondo virtuale al computer, fa questa fatica, per voler poi 
“giocare a quel video-gioco”. Il modo per essere presente in esso è solo dato 
dall’immedesimazione volontaria, del creatore, con una delle creature del video-
gioco. È una cosa che l’uomo fa normalmente quando, messo di fronte a tutte 
quelle possibilità, fa le sue scelte. 

Ma l’uomo, che fa le sue scelte relative ad un video-gioco, appartiene ad 
una dimensione superiore a quel video-gioco. Nessuna di quelle creature così 
comprese può cambiare a suo volere il suo destino stabilito dall’alto. 

E una creatura che giunge a scoprire in che modo è stato costruito il 
videogioco, pur trovandovisi contenuta, può averlo fatto solo per una libera scelta 
intervenuta dall’alto, che le ha conferito questo dono. 

 
Allora possiamo essere indotti veramente a credere che quello scienziato, 

apparso il 24.10.1999 a dire come stessero le cose nel loro rapporto trascendente, lo 
abbia potuto fare solo per un suo specifico dono, concesso a lui allo stesso modo di 
tutti quelli concessi alle altre creature, con la storia “propinata” a ciascuna. 



 

 

747

 

Che Dio “disegni” il ritorno dei Valori del Cristo, in un personaggio 
“fantomatico” allo stesso modo di tutti gli altri, non fa specie. Per Dio disegnare un 
personaggio così “virtuoso” oppure quello di un indemoniato, è veramente la stessa 
cosa e costa davvero la stessa fatica. 

Siamo noi che diamo un gran valore a chi è buono e a chi è cattivo. Ma 
sono pure simulazioni, fatte tutte a buon fine e il simulare una colpa o un merito 
costa a Dio lo stesso sforzo creativo. 

Pertanto questa “ricomparsa” di un personaggio, il quale, alla fine dei 
tempi, sollecitato dal Vicario del Cristo, avrebbe condotto a perfezione l’intervento 
del Cristo, può sembrare scandaloso per quei personaggi che, avocando a se stessi i 
propri meriti e le proprie colpe, “fanno fuori Dio”, e lo “eliminano” come il vero 
Gestore.  

Per costoro, veramente “arroganti”, chi è disegnato in questo modo, cioè 
pieno di Spirito Santo, è “lui” il presuntuoso! Ma come fa ad esserlo, se è portato 
(da Dio) ad “accorgersi dell’assoluto potere di Dio su tutto il suo mondo subalterno 
e quindi anche sulla sua vita”? 

C’è il detto eccezionalmente vero  che “tutto è puro per chi è puro”. Chi ha 
capito di essere solo “come un amato burattino” nelle mani di Dio Creatore, per cui 
“Egli” ha voluto attribuire a lui importanti funzioni, non si fa gloria di questo “puro 
dono”, e ringrazia, perché si accorge del “privilegio” accordato alla sua anima: di 
identificarsi in parte con quella stessa attribuita al Cristo di Dio.  

Ora si tratta di un privilegio privo assolutamente dei meriti del 
“personaggio”, il quale quindi osserva ogni cosa con stupore e modestia, anche se 
Dio, nella recita, l’ha chiamato ad essere un “prim’attore”…  

Primi o ultimi si è sempre e solo attori di una parte che, per adesso, è 
attribuita a modo tutto suo da Dio e che poi (ma solo dopo di aver concluso la 
recita e di essere usciti, ad uno ad uno, dal palcoscenico, con l’apparente morte), 
potrà essere fatta “propria” da tutti, nelle possibili ed infinite repliche, purché tutti 
abbiano maturato il desiderio di quella parte prestigiosa, se avranno veramente 
auspicato il dono di poter essere “il figlio di Dio”. 

Sta nel potenziale di ciascuno il potere infine immedesimarci, e realmente, 
anche nella figura storica del Cristo: quella manifestata da Lui fu solo la prima 
rappresentazione di infinite possibili “repliche” in cui ciascuno “potrà essere quel 
Cristo, proprio quello… se lo vorrà, se l’intenderà come il bene che avrà sperato 
come il suo ideale”. 

Pertanto questa figura, costruita da Dio con queste idee e fatta comparire 
sul finire del secondo millennio, per attuare il disegno, fu costruita da Dio fin “dal 
principio del tempo”, perché, ripeto: passato, presente e futuro ci sono già tutti 
come la verità di tutto il disegno. Esso è come un vero e proprio “cartone animato” 
disegnato solo da Dio. 



 

 

748

 

Ma l’uomo, la creatura disegnata con parvenze di libertà (affinché queste 
possano generare la possibile percezione di vittorie e meriti personali), coinvolta 
nella sua dimensione di “creatura”, da sé non può essere e muoversi in altro modo 
che quello predisposto dal Creatore… Lei però non se ne accorge, perché è stata 
costruita con questa sua apparente libertà, tutta relativa al suo contesto. 

Vi sembra complicato? 
No, non lo è. Pensate ai Promessi Sposi, opera del solo Manzoni, in tutto e 

per tutto quanto vi è contenuto. Nel romanzo è narrata la storia di persone libere di 
volere e di potere. Andate a dire a Renzo che non può sposare Lucia… perché è il 
Manzoni che non vuole! Vi dirà che non può sposarla a causa dell’opposizione di 
Don Abbondio, intimidito da Don Rodrigo… altro che Manzoni! Renzo neppure se 
lo sogna, il Manzoni, come l’assoluta causa di ogni sua apparente volontà e libertà! 

Invece i “6 personaggi in cerca di autore”, del Pirandello, sono stati 
disegnati ben da lui in cerca del loro autore… ed anche qui lo trovano o no solo se 
lo ha voluto il Pirandello. 

La gente normalmente si arrabbia quando uno gli va a dire che “sembra 
libera di fare”, ma che “in verità non lo è, perché è un puro disegno di Dio”.  

Se è “religiosa e fedele” in parte acconsente, in parte crede che Dio sia il 
Padrone e che “non cade foglia che Dio non voglia”, ma poi, all’atto pratico, ti dice 
che sei pazzo se le concludi con estrema coerenza che il futuro non dipende 
minimamente da lei… almeno per adesso. 

La verità è che, per ora, si è tutti “assolutamente amati da Dio”, ma si è 
ancora schiavi da liberare! Si è tanto amati da essere stati messi, in condizione 
intima, da Dio, di “dissentire da Lui”, attraverso il personale Libero Arbitrio del 
proprio “gusto e disgusto”.  

Tanti, comprendendo di volere il bene, si arrovellano, chiedendosi perché 
poi fanno il male! Dimenticando che il “fare” dipende solo dalla volontà di Dio, 
dallo “scrittore” della storia che riguarda la vita: di noi creati da lui e viventi delle 
sue invenzioni. 

 
Quando Dio decide di scrivere la storia della “ricomparsa dei valori del 

Cristo”, alla fine dei tempi, e del suo ritorno “nella gloria”, l’uomo pensa a come fu 
descritto nei vangeli, alle trombe che suonano e a Gesù che discende dal Cielo. 

Ebbene questa discesa simultanea “dalle nubi” è, nella concretezza dei 
nostri giorni, simile alla pura e semplice “radio e televisione”. Questa “gloria” è 
l’apparente e solita “miseria” voluta assumere da Dio. Dio serve l’uomo di tutto 
punto, disegnando ogni suo respiro e sospiro, ogni suo gesto. Ebbene, quando 
decide di venire “al mondo”, assume la veste di “chi serve”, perché essa è quella 
vera che si identifica con la sua gloria. 



 

 

749

 

Gesù nacque in una stalla, da umili persone e morì straziato sulla croce. 
Questa è la vera gloria di un Dio “sublime servitore”.  

Con Gesù Dio volle farsi scusare di tutte le apparenti sofferenze e mali 
inferti all’uomo, per renderlo poi felice in modo sublime.  

Con la sua “ripresentazione” toglie di mezzo ogni “patema” ed 
incoraggia l’uomo in modo assoluto! Perché gli fa capire “come e perché” non si 
muoia e come tutto sia finalizzato al bene. Glielo mostra per filo e per segno, 
poggiandosi sulla stessa scienza scoperta vera dall’uomo, facendolo così ragionare 
con la sua ragione. 

Quello che accade in questo modo è un vero e proprio “salto epocale”.  
L’uomo ha completato la sua condanna ed oggi può esser messo in una 

condizione di “sublimare” la sua vita, fin nel mentre stesso egli la subisce come 
una schiavitù. Egli deve sapere che ne uscirà e che, proprio grazie alla fatica 
impostagli, avrà il successo che le competerà. Ma deve anche sapere che può fin da 
ora godere di quanto certamente dopo gli sarà concesso, se accetta fin da adesso di 
vivere in modo “sublime”.  

Vive così chi non soggiace troppo ai vincoli della vita corrente e accetta di 
sacrificarsi, divenendo così “in modo sublime e sacro” agli occhi di Dio.  

Ma non ci si scoraggi: che si viva così, o no, non dipende poi 
assolutamente dalla nostra volontà, ma è solo il puro dono fatto ad ogni 
personaggio, dal Dio che così l’ha determinato ed a seconda del Suo 
imperscrutabile ed assoluto gesto creativo. 

L’uomo deve cogliere il disegno buono e il valore sublime in base al quale 
la vita, tutta, in bene e in male, è organizzata.  

Deve farlo in modo da “desiderare” di andare a conoscere il volere di Dio, 
che è una infinita giustizia ed armonia, virtù che esistono solo in quanto così sono 
imposte dall’alto.  

Pertanto ciascuno non deve “credere” di essere libero di stabilire quale sia 
il bene, decretandolo da se solo, o grazie a scelte democratiche ed umane. Anche se 
tutti gli uomini votassero liberamente per l’aborto e l’eutanasia, sia l’uno, sia 
l’altro, non sarebbero giusti ove ci sia (come c’è) un Dio che ami soprattutto il 
sacrificio e l’abnegazione personale! 

Ma non si tema! Questi stessi pensieri ed argomentazioni, che io sembro 
“fare”, è solo Dio “che li fa” e il Signore sta procedendo gradatamente, nella 
conquista del Regno dei Cieli per ciascuno.  

I vari despoti e contendenti, comunque oggi si chiamino, sono tutti puri 
“fantocci” messi lì, come terribili spauracchi, nel disegno del progresso fatto 
assumere alle creature, nello sviluppo della loro comune storia della Civiltà, che è 
fatta evolvere con cicli e ricicli, infarcita da ogni tipo di possibile speculazione.  



 

 

750

 

Sono puri “fantocci” i bimbi fatti perire in un terremoto, o i milioni di 
uomini per lo scoppio di una atomica… ma Dio non è cattivo, in quanto ciascuno 
“uscirà veramente del tutto illeso” dalla sua storia, anzi arricchito da tutti i vigorosi 
desideri di bene assunti con maggiore forza ed evidenza proprio durante tutti quei 
terribili mali!  

L’uomo ne uscirà, ricco del suo acquisito “interesse al bene e alla vita”, per 
poter usufruire poi, in tutte le storie esistenti, solo della parte che ciascuno 
“amerà”, in quanto rispondente ai propri assunti “interessi”. 

Quei bimbi morti nel terremoto sono “personaggi” della pura fantasia di 
Dio e non esistono di per sé, ma in un disegno tale per cui ora (che a noi appaiono 
di essere morti) stanno veramente “rivivendo” in noi, sbalorditi per non esser morti, 
e gioiosi e sommamente felici di poter finalmente rivivere a volontà ed a proprio 
gusto.  

Quei bimbi non sono invecchiati, non hanno corrotto il loro mondo 
fiabesco e sono i più adatti tra tutti a vivere la bella “fiaba della vita” inventata per 
tutti da Dio, in cui esiste tutto quello che di meglio si desidera. 

Quei bimbi sono come chi “gradisca di tutto”, non essendosi ancora 
affezionato a tutti i suoi gusti, fino ad avere talvolta addirittura sclerotizzato la 
stessa speranza di poter trovare quanto veramente piaccia.  

Dio sconvolgerà ogni assunto credere, al punto che quanto più grande sia 
parsa la sua cattiveria di un momento, tanto più “grande” sarà stata la finale 
liberazione portata, e per sempre, da Lui, a tutto ciò. 

 
Capito allora come la figura di questo personaggio, apparso a Saronno 

nella fine del 2.000, sia stata in conformità ad un vero e proprio disegno posto al di 
sopra di questa storia e ad opera di Chi l’ha fatta, nel prossimo capitolo cercheremo 
di capire se, nel corso della vita di questa persona, ci siano stati “segni”, a lasciarlo 
intendere e prevedere. 

 
 
 
 
 
 
 
 



 

 

751

 

Capitolo 5 

I segni biblici  
del ragionevole disegno 

 
 

Il disegno di questa ricomparsa dello Spirito del Cristo in una persona del 
tutto umana e piena di peccati, ma animata dallo Spirito Santo di Verità, parte da 
molto lontano: dalla Bibbia. 

Il brano che più vi si riferisce è il Salmo 86-87, sulla Città Santa di Dio. 
Questa è una delle sue versioni, in lingua italiana, che lo conta come il salmo 87. 

 
 
 Le sue fondamenta sui monti santi ama Jave, le porte di Sion su tutte le tende di 

Giacobbe. Cose gloriose si dicono di te, città di Dio! Posso citare Rahab e Babilonia fra i 
miei conoscenti; ecco i Filistei e Tiro con Chush: questi è nato là!  E di Sion si dice: questi e 
quegli è nato in essa; ed egli la consolida, l’Altissimo. Jave elenca nel registro dei popoli: 
questo è nato in essa. E ci sono cantori come danzatori; tutte le mie fonti sono in te! 

 
 
Altra versione, numerata 86: 
 
 
Le sue fondamenta sono sui monti santi; il Signore ama le porte di Sion più di tutte 

le dimore di Giacobbe. Di te si dicono cose stupende, città di Dio. Ricorderò Rahab e 
Babilonia fra quelli che mi conoscono; ecco, Palestina, Tiro ed Etiopia: tutti là sono nati. Si 
dirà di Sion: «L’uno e l’altro è nato in essa e l’Altissimo la tiene salda». Il Signore scriverà 
nel libro dei Popoli: «Là costui è nato». E danzando canteranno: «Sono in te tutte le mie 
sorgenti». 

 
 
In questo brano la Città santa di Dio è l’insieme di tutti i popoli, tutti nati in 

Gerusalemme. Ma è molto chiaro che la Città santa di Dio è Gesù. 
A proposito di Sion, è scritto con chiarezza:  
 
E di Sion si dice: questi e quegli è nato in essa; ed egli la consolida, l’Altissimo.  



 

 

752

 

Il che è riportato in questi termini nell’altra traduzione: 
 

Si dirà di Sion: «L’uno e l’altro è nato in essa e l’Altissimo la tiene salda». 
Qui “questi” (oppure «l’uno») è Gesù in carne ed ossa, senza peccati, ma 

vulnerabile di fronte al dolore e alla morte, assistito dalle dichiarazioni di Dio e dai 
miracoli ad evidenziare il “consolidamento” dato a Lui da Dio.  

“Quegli” (oppure «l’altro») è la ripresentazione di Gesù, nella nuova Sion 
che è nei nostri giorni da intendere per Saronno, come un “siano” che diventi 
l’affermazione “saranno”, ove il  “siano” è Sion e il “saranno” è Saronno… che 
suona anche come “Shalom!” (Arrivederci Gesù! nell’Italia del Vicario di Cristo, 
come un figlio di quella Roma in cui Pietro si è insediato)!  

Saronno è il luogo in cui lo Spirito santo di Gesù sarebbe riapparso, in 
Comunione con un uomo qualunque, pieno di peccati e senza capacità 
taumaturgiche. Egli è «l’altro», previsto e preparato da sempre,  messo in grado di 
“sublimare” la realtà, e di ricollegare realmente proprio tutti questi “peccatori” al 
Dio Padre.  

Il Signore ama tutti ed ha “stabilito” (consolidato) la realizzazione di 
quanto mancava al Dio “immanente”, attraverso un uomo, un «altro» fatto 
“trascendere” per Comunione col Cristo, grazie allo Spirito Santo di verità infuso a 
lui, affinché, grazie ai mezzi dell’uomo, tutti fossero portati a sublimare la vita. 

Saronno, è il biblico “monte santo” di Dio, e nei tempi moderni questo 
“monte santo” è il Monti santo, fondatore dei Padri non a caso concezionisti, 
essendo nei tempi moderni da ristabilire una nuova concezione di ogni cosa: di un 
morte che non uccide nessuno e di un Giudizio Universale che porterà tutti in un 
Paradiso meritato, che darà a tutti molto, molto oltre i propri meriti. 

Saronno è cara a Dio per la particolare celebrazione fatta del “Trasporto 
della Croce” per le vie della Città, nell’ultima domenica di ogni ottobre, seguita 
con immensa fede da tutti i saronnesi.  

Saronno è la sede dell’importantissimo Santuario della “Madonna dei 
miracoli”, che intervenne in questo modo secoli or sono salvando dalla peste.  

In Saronno si sarebbe data risposta alle aspettative del Vicario di Cristo, di 
far finalmente camminare gli uomini, appoggiati sulle “due gambe”: la Fede (in 
Cristo, l’uno) e la Ragione (dello Spirito Santo del Cristo ricomparso nell’«altro», 
in Comunione, a rispondere al Papa).  

C’è scritto, alla fine del salmo: 
 
E ci sono cantori come danzatori; tutte le mie fonti sono in te!    scritto anche così: 
 
E danzando canteranno: «Sono in te tutte le mie sorgenti» 
 



 

 

753

 

È la descrizione di quanto avrebbe poi fatto, a Saronno, quest’«altro» 
“come” Gesù (in quanto in Comunione con Lui).  

Quest’«altro», l’Epistemologo, si sarebbe dedicato con passione al canto 
liturgico ed avrebbe cercato di essere presente in tutti i Cori ecclesiastici della città 
Santa (la Chiesa) in cui poteva accorrere, “saltando”, “danzando” dall’uno all’altro 
nel suo desiderio di essere ovunque potesse.  

Ad un certo punto ha cantato in cinque diverse Cantorie Parrocchiali, e 
solo di Saronno, con notevoli difficoltà a partecipare a tutte senza scontentare 
nessuna (da Cogliate, infatti, sarebbe stato scacciato a forza!). 

 
Osserviamo ora il Cantico di Geremia 31, 10-14 
 
 
Ascoltate, popoli, la parola del Signore, annunziatela alle isole più lontane e dite: 

«Chi ha disperso Israele lo raduna e lo custodisce come un pastore il suo gregge», perché il 
Signore ha redento Giacobbe, lo ha riscattato dalle mani del più forte di lui. Verranno e 
canteranno inni sull’altura di Sion, affluiranno verso i beni del Signore, verso il grano, il 
mosto e l’olio, verso i nati dei greggi e degli armenti. Essi saranno come un giardinetto 
irrigato, non languiranno mai. Allora si allieterà la vergine alla danza; i giovani e i vecchi 
gioiranno. Io cambierò il loro lutto in gioia, li consolerò e li renderò felici, senza afflizioni. 

 
 
In questo brano profetico è descritto il duplice gesto di Gesù (in carne ed 

ossa e poi solo nel suo Spirito). La profezia da annunziare è: 
 
«Chi ha disperso Israele lo raduna e lo custodisce come un pastore il suo gregge» 
 
Essa riguarda due fasi relative ad un “chi”, una persona: alla prima fase, di 

dispersione, segue la seconda, di raduno e di custodia. Entrambe si riferiscono ad 
un “Chi” che è Gesù Cristo.  

Ora Gesù, bisogna ricordarlo, disse chiaramente: “Sono venuto a portare 
guerra e divisione tra padre e figlio, fratello e sorella…”, il che rimanda alla 
“dispersione” profetizzata da Geremia.  

L’opposta fase di raduno e custodia riguardarono chiaramente e di nuovo 
Gesù, venuto a raccogliere “le sue pecorelle”, quelle che Dio gli aveva dato… ma, 
evidentemente, restavano escluse da quella raccolta “le altre”, quelle che Dio non 
Gli aveva dato in quel tempo, come sue pecorelle…  

Sarebbero state abbandonate?  
In un certo senso sì, da “quel” Gesù, che doveva responsabilizzare gli 

uomini sulla personale scelta libera della virtù. E la conseguenza fu che le altri Fedi 



 

 

754

 

sopravvissero, venne anche un altro profeta, Maometto e ciascuno ha inteso la 
Fede, giustamente, come un “dono” fatto a discrezione di Dio. Ora la “discrezione” 
di Dio non è mai “riduttiva” per qualcuno e “di favore” per un altro. Chi lo 
credesse incolperebbe Dio di una “parzialità” impossibile.  

Ecco, il “problema” di come allora sia possibile un “dono” diverso, che 
non tolga nulla a ciascuno, si risolve solo arrivando a capire che questo apparente 
ed irresolubile problema sarà spiegato da Gesù in un secondo tempo, quando 
l’uomo potrà capirlo.  

L’uomo dovrà arrivare a comprendere l’esistenza di una realtà complessa, 
in cui coesistono due sviluppi opposti nel tempo, uno di tipo fattivo ed uno 
disfattivo (in cui ogni cosa appare tornare veramente sempre più alle origini). 

Anche in questo momento, in cui lo si scrive, l’uomo ancora non ha 
compreso che mondo ed altro mondo sono diversi solo in quanto l’uno evolve 
dalla culla alla tomba e l’altro dalla tomba fino verso l’origine prima, rientrando 
realmente nella Comunione con tutti gli antenati. Così solo si può dar luogo alla 
concreta Comunione dei Santi, in cui tutta l’esistenza nel suo insieme di anima e 
corpo esce da una visione iniziale e precaria e partecipa alle infinite e possibili 
riedizioni (come un libro che sia leggibile nuovamente anche da tutti).  

Questa risurrezione a rovescio sarà come la fantascientifica macchina del 
tempo e bisogna proprio che ciascuno accetti la sua esistenza, prima ancora che la 
accerti a cose fatte (cioè ad esperienza conclusa, a morte decretata solo dagli altri, 
che non possono mai immettersi e sostituirsi all’esperienza altrui).  

Bisogna accettarlo perché è assodato che ciascuno osserva la vita andare al 
tramonto perché lo spirito che la vede si muove verso l’alba, esattamente per come 
succede in relazione all’alba e al tramonto visto realmente nel giorno. Vedete, per 
la Terra e il Sole l’uomo l’ha compreso, ma non lo ha ancora del tutto capito in 
relazione della generale esistenza! Lo scienziato parla di un iniziale Big Bang, e 
crede ancora vero quello che vede. Non è ancora capace di capire che questo 
fenomeno è osservato in espansione solo perché lo spirito di chi l’osserva si sta 
muovendo nel verso centripeto che lo porta all’origine di quella apparente 
espansione. 

Non sono questioni facili da digerire, nella loro complessa verità. Poco 
mancò che incolpassero di eresia il buon Galileo Galilei che sosteneva questo 
stesso concetto... ed oggi che tutti l’hanno digerito ci si stupisce della fatica fatta 
allora a comprendere una cosa così semplice… e intanto si seguita a non capirla, 
affermando che è vera l’espansione vista nell’universo, ossia il Big Bang!  

Ebbene la novità che Gesù avrebbe annunciato, quando sarebbe ritornato in 
questi tempi, in Comunione spirituale con un uomo, sarebbe stata tale da essere 
giudicabile come una vera eresia, in quanto l’intera colpa sarebbe stata tolta di 
mezzo, in quanto la vita, con tutte le sue supposte colpe, sarebbe stata sublimata” 



 

 

755

 

e portata tutta al livello del Dio Creatore, privo assolutamente di ogni possibile 
colpa e pieno di tutti i possibili meriti.  

L’uomo non sarebbe restato immanente in quella sua vita terrena 
(unilaterale) e sarebbe trasceso e asceso al cielo (secondo il verso opposto). Disse 
Gesù a Nicodemo:  
12 Se non credete quando parlo di cose terrene, come crederete quando vi parlerò di 
cose celesti? 13 Nessuno è salito al cielo, fuorché il Figlio dell’uomo, che dal cielo discese. 

Gesù intendeva dire come mondo e altro mondo fossero lo stesso mondo, 
ma osservato nei due contrapposti versi che esistono tra l’effetto apparente 
(prodotto dalla causa) che è sempre un effetto opposto al verso della causa, e il 
verso della vera causa. L’altro mondo è quello che mostra in atto la vera causa, 
quella che oggi sfugge, perché è sempre osservata solo nel suo opposto effetto, 
ossia nella Reazione alla sua Azione. 

Poiché l’uomo ancora ignorava come il mondo fosse complesso e tutti 
credevano (e lo credono ancora oggi) che il tempo vada solo in avanti e per sempre, 
annegati nella visione unilaterale dell’esistenza dell’Universo, come faceva Gesù a 
spiegare l’altro mondo perfettamente uguale e simmetrico? 

Che oggi il mondo sia complesso non è più dubitato dalla scienza, ma molti 
non capiscono ancora che l’antimateria è solo la stessa materia quando sia 
supposta in essere nel senso inverso ed inosservabile. Ma due osservatori che 
osservano un piano, da punti opposti e simmetrici, osservano di già ciascuno come 
materia quanto è antimateria per l’altro. Se si tratta di una rotazione, uno dei due 
afferma che è oraria, l’altro che è antioraria. Quanto è alla destra per uno è alla 
sinistra per l’altro. Solo l’alto e basso sono identici e sono per loro una sorta di asse 
comune di quella perfetta simmetria. 

Ora quanto appare da un lato come colpa (ad esempio un furto), nel senso 
inverso apparirà come merito (perché sembrerà reso quanto prima era parso 
rubato). Ogni cosa si annienta del tutto (perfino materia ed antimateria) quando 
sono opposte tra loro sullo stesso campo. Osservati sui due fronti, colpe e meriti si 
correggeranno vicendevolmente e resterà solo il concetto assunto dalla complessa 
esperienza, quale l’interesse risultato ad un prestito momentaneo di virtuale 
esistenza. 

Ecco, però, che – nella unilateralità del pensiero – chi affermi che in 
assoluto la colpa sarà interamente eliminata e purgata (nel purgatorio dell’altra 
vita), sembra che abbia affermato una eresia, rispetto al pensiero di Gesù, per come 
esso è inteso, nel senso unico di un mondo compreso solo nella unilateralità dello 
sviluppo dell’Universo e non nel suo complesso.  

   Eresia però solo apparente e non vera. Gesù lo affermò chiaramente, 
anche a Ponzio Pilato, che gli diceva: “Difenditi! Io ho il potere di salvarti! Se non 



 

 

756

 

ti difendi sei tu da te che accetti di essere punito! Non fare il matto!”. Gesù gli 
rispose: “Il tuo potere viene da molto lontano: tutto è predestinato!”. 

Tutti hanno creduto solo in “questa” predestinazione, relativa al Cristo, ma 
quante volte Gesù disse “Non angosciatevi per il domani! Non chiedetevi che cosa 
mangerete, né che cosa farete! Dio vede e provvede, perché vi ama! Pensate solo 
al presente e cercate di amarvi l’un l’altro. Il giglio del campo non lavora e Dio lo 
rende vitale e bellissimo. Che farà a voi che vi ama?”  

Ma l’uomo non poteva comprendere quanto rivelato da Gesù: “che Dio 
vede e provvede a tutto, che è il solo buono capace a fare e che fa tutto.” E 
questo toglie di mezzo ogni colpa che sia legata al fare, se esso è fatto unicamente 
da Dio e dunque è perfetto quanto perfetto è Dio! Ed elimina anche qualsiasi 
possibile accusa di eresia, relativa alla generale assenza di colpe. 

Il fare, inserito da un Progettista in un progetto, è pura apparenza. Infatti a 
condizioni subentrano altre condizioni, che non sono fatte dalle prime, ma solo 
dalla sequenza decisa dal progettista, che ha posto le cose da vedere in quel preciso 
ordine progressivo. La persona A sembra che uccida la B perché nella prima 
sequenza sono disegnate in un modo e nella seconda in un altro. È chi vede la 
sequenza nell’ordine imposto solo dal Progettista (e non dalle cose in se stesse) che 
apparirà che sia stata fatta quell’uccisione… che non è stata mai fatta, in verità, 
perché le due condizioni, evidenti nei due diversi momenti, sussistono entrambe, 
ciascuna esistente per sempre in quel suo “momento”. Un tempo deciso così solo 
dal Progettista. Pertanto chi è compreso in questo progetto fattivo, sembra fare, ma 
in verità non fa nulla, e questo apparirà quando l’esperienza, da unilaterale, diverrà 
complessiva.   

Ma l’uomo, veramente coinvolto, intrappolato dalla visione unilaterale, si 
danna l’anima… per mutare un progetto già deciso da Dio. Perfino uomini ispirati, 
come il Santo Padre, sono tutti indaffarati a trafficare per cambiare il futuro! Il 
Papa ha tentato in ogni modo di impedire una guerra che, in verità, è stata decisa 
tutta da Dio, in quanto il futuro esiste già, dunque non lo facciamo noi! Il fare non 
esiste assolutamente, pertanto nulla a noi è permesso di fare, se non intendere come 
bene o male quanto ci è proposto da vedere, al punto da desiderare di fare in un 
modo o nell’altro. Grazie a questo desiderio, a questi puri “Sì e No” espressi in 
base agli eventi propostici da Dio facciamo veramente la cosa più importante 
per noi e per tutti: il nostro mondo ideale! 

Dunque il lavoro nostro deve concentrarsi sulle intenzioni fattive, nella 
modestia del credere che poi l’unico che sigilli con un “Fiat!” è Dio, solo Dio! 

 
La verità di eventi disegnati come liberi, appare come l’insieme di tutte le 

singole verità e ci si dovrebbe stupire se non apparisse così. Come farebbe  Renzo a 
“pensare” al Manzoni suo Dio, se lo stesso Manzoni non lo avesse scritto? I 



 

 

757

 

personaggi relativi ad un Ente Sublime, sono tutti imprigionati nelle loro storie, e 
sono talora pietosissime! Sembrano poi tutte tragiche, essendo tutte storie di 
personaggi definiti come mortali, nella loro umana apparenza. Chi li libera da 
questi legami e lo fa in modo addirittura sublime, e solo Dio. 

Ma, perché questo Signore lo faccia, nel campo della storia inventata da 
lui, egli deve necessariamente inventare un personaggio che appaia dire 
esattamente quello che Dio vuole Comunicare (e lo comunica per interposta 
persona).  

Ebbene, il ritorno di Gesù (disegnato all’interno di questa storia voluta da 
Dio) arriva attraverso un personaggio con il quale Gesù entra in vera Comunione, il 
quale sembra fare ragionamenti talmente apparentemente rivoluzionari da 
sembrare che ribaltino veramente tutto, ma che in verità non ribaltano affatto la 
verità di Gesù! È semplicemente ribaltata l’ignoranza di chi non aveva prima 
capito come il vero fosse collocato in un complesso a due versi nel tempo e non in 
quello solo che appare esserci in base all’altro. Noi vediamo questa vita unica così 
come vediamo che 1 è N/N, una coppia di enti opposti che si risolve in un numero 
unico e non nei due da cui dipende. Questa è la definitiva sapienza: il complesso e 
non la reazione vista in base all’azione non vista. 

Questo ritorno del Cristo, in Comunione sacramentale, deve allora essere 
solo disegnato da Dio, per esser visto accadere. E Dio deve prefigurare il suo 
evento solo quando l’uomo lo possa finalmente capire, con la sua ragione terra-
terra, scientifica, insomma con la fede solo in se stesso, secondo il pensiero 
dell’apostolo Tommaso “Credo solo a quello che vedo o che tocco”. 

A recupero della fede dei San Tommaso, il d’Aquino è disegnato da Dio 
con queste opposte idee: “Credo che l’uomo, illuminato dalla fede, possa arrivare 
a conoscere e svelare tutti i misteri”. L’apostolo crede nelle apparenze, il Dottore 
Angelico crede nella Verità dell’Essere. 

Ecco, il Cristo che sarebbe ritornato in Comunione in un «altro», avrebbe 
sostenuto la verità dell’Essere (esiste già tutta “la biblioteca”) e la pura, non vera 
apparenza del divenire (sembra che ogni libro sia scritto al momento, ma non è 
vero! non esiste questo apparente divenire, perché i libri ci sono già tutti ed è 
inutile che ci sforziamo di cambiarli nella loro trama! cerchiamo pertanto di far 
nostri i sentimenti buoni di Dio, affezioniamoci alle parti buone, alla buona 
letteratura, altrimenti, quando la scelta dipenderà da noi in Paradiso, leggeremo 
solo la robaccia cui ci siamo affezionati). 

Questa immensa novità può veramente convincere l’uomo: egli è dentro un 
fenomeno perfettamente equilibrato, per cui è inutile sperare di arricchire (da una 
parte) per perdere poi tutto quel creduto guadagno (dall’altra, inversa alla prima).  

Noi dobbiamo salvarci, uscire dalla nostra storia, bella o brutta che sembri.  



 

 

758

 

Il nostro futuro vero ed autentico è dato dalle storie del prossimo, con tutto 
quanto c’è di bello e di buono dentro. Gioiremo del bene toccato agli altri quando 
avremo veramente capito come il nostro successo personale non sarà riposto in 
“noi stessi”, ma consisterà proprio nel successo degli altri. 

Questo significa riscattare la vita personale da tutti i suoi ceppi e limiti.  
E se l’uomo arriva infine a conoscerlo prima della morte, come una sicura 

conclusione della sua esperienza conoscitiva, questa Terra diverrà fin da subito un 
Paradiso, senza che prima ciascuno compia tutto il percorso di conoscenza diretta, 
perché i mezzi della ragione lo hanno anticipato e reso  fruibile. 

Capite allora la differenza del Nuovo Vangelo comunicato da Gesù, e che 
non ha mutato minimamente il vecchio, ma solo l’ha fatto finalmente capire, 
quando l’uomo lo ha finalmente potuto? 

Il Gesù di 2000 anni or sono doveva porre l’accento sulla “croce” esistente 
nella vita, e Dio, che aveva “messo in croce tutti” (costringendoli ad uno ad uno a 
patire e morire) doveva venire al mondo e patire più di tutti, morendo nel modo più 
straziante che fosse possibile. Questo doveva essere fatto per “avvalorare la vita 
nella sua immanenza” e per dimostrare l’amore di Dio per la sua Creatura. Gesù 
doveva dimostrare come Dio togliesse di mezzo i mali e desse retta alla sua Pietà, a 
quella della Madonna, dei santi, ecc, per dimostrare di tenerci all’uomo creato da 
lui ed alla sua sorte. 

 
Il Gesù che, invece, si mette in Comunione con l’uomo, quando questo è 

disegnato da Dio in modo che possa capire e conoscere il legame “sublime” che 
esiste tra Lui e le sue creature, è invece un “salvatore universale”, che porta in cielo 
anche “le pecorelle” che non avevano avuto fede in Lui.  

Le porta attraverso le “Ragioni dello Spirito Santo”, date per Comunione 
reale ad un uomo appositamente disegnato, affinché queste “ragioni sublimi” 
entrassero a  far parte della scienza comune.  

Per “credere” nella Risurrezione e nella verità dell’essere, basta il principio 
scientifico chiamato di “Azione e reazione”. Questi sono 2 enti che esistono 
simultaneamente e non uno che appare divenire l’altro giacché visto prima 
dell’altro e sostituito dall’altro…  

Vedete quanto è semplice? L’azione, causa dell’effetto, non è mai 
“precedente e sostitutiva dell’effetto”, se non all’interno di una visione 
“differenziata nel tempo”. 

Ascoltando una musica  si vede bene che una nota non diventa l’altra, ma è 
sostituita dall’altra. Per tutte le altre azioni umane ancora non si è capito, essendo 
stati talmente “immanenti” negli effetti apparenti, da averli creduti “senza averci 
pensato su a dovere”. 

 



 

 

759

 

Un personaggio che “ci pensa su a dovere” ed arriva a conoscere con 
chiarezza quanto lo lega alla dimensione “superiore alla sua”, lo può solo se lo 
riceve come il dono di una “immensa sapienza”.  

Essa è proprio come affermava San Tommaso d’Acquino, “ispirata dalla 
fede”.  

Solo Cristo, che appartiene al superiore livello di Nostro Dio, può essere 
l’Ente che soccorre a questo modo un uomo.  

Tutti i Santi, i Profeti e gli scienziati non ci sono arrivati!  
Se noi giudichiamo un “albero” dalla bontà dei suoi frutti, che albero è, 

uno che porta frutti come mai portati prima da tutti i Santi, i profeti e gli scienziati? 
È semplicemente “un albero come tutti”, ma posto in una vera Comunione 

con Gesù, tanto che si possa prefigurare davvero come il suo ritorno, in quanto solo 
Gesù ne sa di più di tutti i Santi, i profeti e gli scienziati, in materia di relazioni 
Assolute con Dio, ossia con la Verità Assoluta che esiste in tutte le cose, 
dell’anima e dei corpi. 

 
Lo Spirito di Gesù Cristo, dunque, sarebbe ritornato ed avrebbe radunato e 

custodito anche le “pecorelle” negate al Cristo, dopo la momentanea divisione 
accaduta ai tempi di Gesù tra “cristiani” e “non cristiani”.  

C’è da credere che al “ritorno definitivo dello Spirito del Cristo”, questa 
“divisione” sarebbe stata tolta di mezzo e tutta l’umanità sarebbe stata 
“cristianizzata”. 

Ecco come Geremia annuncia queste due “apparizioni” del Cristo: 
 
Verranno e canteranno inni sull’altura di Sion, affluiranno verso i beni del 

Signore,… Essi saranno come un giardinetto irrigato, non languiranno mai… i giovani e i 
vecchi gioiranno. Io cambierò il loro lutto in gioia, li consolerò e li renderò felici, senza 
afflizioni. 

 
Il profeta usa il plurale perché Gesù impersona due popoli: quello delle sue 

“pecorelle” e del “castigo” dato a chi Dio non infuse fede in Cristo (un castigo 
durato 2.000 anni a cui porre infine un termine…) e il popolo che ascolta una 
parola talmente ragionevole, perché fondata sulla ragione donata all’uomo da Dio, 
da essere persuaso a credere, “in virtù della stessa scienza”, alla parola di Gesù.  

Solo in questa seconda fase il lutto di tutti sarebbe stato cambiato in gioia e 
Dio avrebbe consolato l’uomo, rendendolo felice e senza afflizioni. 

All’uomo è strappata definitivamente ogni sofferenza e perfino la morte 
allorché “in base alla sua scienza” è portato, dallo Spirito santo di Verità sceso 
sulla terra in un “facsimile” di Gesù, a credere che la vita è momentaneamente 
dolorosa, ma irreale, che la sofferenza nella propria singola carne è funzionale alla 



 

 

760

 

gioia di una vittoria eterna, e che ciò riguarda la vita di tutti gli uomini appartenenti 
all'intera “Opera di Dio”.  

Che cos’è la sofferenza di “uno solo”, se essa serve, proprio a lui, per 
gioire di una salvezza che riguardi “tutti gli altri”? 

Ecco, quando l’uomo “conoscerà per scienza” quale è davvero il suo 
percorso e come, rientrato anima e corpo alle origini, apparterrà concretamente ad 
una “Comunione di Santi” in cui rivivrà, equamente condivisa e partecipata, tutta 
l’opera di Dio, solo allora ciascuno perderà quel pernicioso attaccamento a se 
stesso che oggi è la vera causa di tutti i suoi patiti mali.  

Quando l’uomo è in condizioni estreme lo capisce fin da ora ed accetta il 
rischio di morire in guerra per salvare “la Patria”; capisce che quello è il meglio 
che può fare, se vi è costretto. È solo nella pace che l’uomo non comprende più la 
necessità del suo sacrificio. Per questo Gesù disse di essere venuto a portare la 
guerra: volle stimolare tutti all’eroismo, affinché capissero e condividessero il 
destino voluto per tutti da Dio Padre: il sacrificio di sé in favore degli altri.  

Nel “castigo” inferto all’uomo c’è stato il disegno di chi si è “culturalmente 
opposto” al sacrificio personale. Per costoro il primo compito di ciascuno era di 
“salvare la sua vita”… certo, “facendo tutto il bene possibile”, ma senza che ci 
fosse il sentore della perenne guerra immessa nel mondo tra il bene (l’altruismo) e 
il male (l’egoismo).  

Per costoro il primo compito da perseguire era quello di un “sano 
egoismo”, ma, ripeto, per l’incapacità di accorgersi che si è sempre in guerra con se 
stessi, quando si è calati nella sorte umana delle persone apparentemente 
condannate alla sofferenza ed alla morte. 

 
La ricomparsa del Cristo, profetata da Geremia, riguarda soprattutto questi 

tempi attuali, di un Cristo tornato in Spirito santo Consolatore, questi più che quelli 
del Gesù in carne ed ossa, “immanente” egli stesso a tal punto, nel suo mondo 
“relativo”, da “patire la sua agonia fino a sentirsi abbandonato da Dio”. 

Il Cristo apparso in questi tempi in un comune uomo, pieno di peccati, ma 
costruito come un “facsimile” di Gesù, sommamente desideroso di accoglierne il 
Santo Spirito fino al punto da aver pregato Dio così: “Fa sparire, togli di mezzo la 
mia anima dal mio corpo, se occorre, e torna ad abitare tra noi, usando la mia 
persona e sarò sommamente felice”… questo Spirito così desideroso di una reale 
Comunione, da avere trascorso gran parte della sua vita alimentandosi solo del 
Corpo Consacrato del Cristo, sarebbe stato autore di una “sublimazione” della vita 
concreta. Questa “sublimazione” della vita sarebbe stata attuata facendo conoscere 
in che reale modo “ciascuno” potrà infine “immedesimarsi” nella storia della vita 
di qualsiasi altro sia stato disegnato da Dio. 

 



 

 

761

 

Il Cristo apparso in questi tempi spiega in che reale modo l’uomo uscirà 
dalla sua storia e potrà concretamente entrare “nel prossimo suo come se stesso”, 
una “questione” che Gesù non poté far capire, per l’arretratezza della conoscenza 
data da Dio agli uomini di quei tempi.  

Oggi, solo oggi, questo Spirito santo di Verità può far conoscere all’uomo 
come stanno le cose. E questa nuova buona novella è talmente ampia da recuperare 
al Cristianesimo tutte le genti, perché la nuova apparizione dello Spirito del Cristo 
usa la scienza umana, per far conoscere questa verità. 

Ecco: quella condizione di essere finalmente felici e senza afflizioni, 
profetizzata da Geremia con le parole:   

 
i giovani e i vecchi gioiranno. Io cambierò il loro lutto in gioia, li consolerò e li 

renderò felici, senza afflizioni. 
 
è veramente possibile solo in questi tempi nuovi, in cui l’uomo senza fede 

ha pagato il fio delle sue colpe. Da ora in poi Gesù sarà il pastore di tutti, perché è 
egli il solo che finalmente “ha parole di vita eterna” che l’uomo possa capire, 
usando lo Spirito santo di Gesù, per farsi ben capire, i ragionamenti dell’uomo e la 
scienza dell’uomo. 

 
 
Sempre a proposito di Sion, ecco cosa è scritto nel salmo 47: 
 
 
Grande è il Signore e degno di ogni lode nella città del nostro Dio. Il suo monte 

santo, altura stupenda, è la gioia di tutta la terra. Il monte Sion, dimora divina, è la città del 
grande Sovrano. Dio nei suoi baluardi è apparso fortezza inespugnabile. Ecco, i re si sono 
alleati, sono avanzati insieme. Essi hanno visto: attoniti e presi dal panico sono fuggiti. Là 
sgomento li ha colti, doglie come di partoriente, simile al vento orientale che squarcia le navi 
di Tarsis. Come avevamo udito, così abbiamo visto nella città del Signore degli eserciti, 
nella città del nostro Dio; Dio l’ha fondata per sempre. Ricordiamo, Dio, la tua misericordia 
dentro il tuo tempio. Come il tuo nome, o Dio, così la tua lode si estende sino ai confini della 
terra; è piena di giustizia la tua destra. Gioisca il monte Sion, esultino le città di Giuda a 
motivo dei tuoi giudizi. Circondate Sion, giratele intorno, contate le sue torri. Osservate i 
suoi baluardi, passate in rassegna le sue fortezze, per narrare alla generazione futura: 
Questo è il Signore, nostro Dio in eterno, sempre: egli è colui che ci guida. 

  
 
In questo brano i “re” che si sono alleati e sono avanzati insieme mettendo 

tutti in fuga sono Gesù Cristo ed il Santo ritorno del suo Spirito, in Comunione con 



 

 

762

 

un comune uomo, costruito come un suo possibile ed umano “facsimile”. La loro 
coalizione porta la definitiva vittoria e il recupero anche di quelle “pecorelle” che 
momentaneamente Dio non aveva dato a Gesù. 

Dopo questo avvento, è scritto, 
 
Come il tuo nome, o Dio, così la tua lode si estende sino ai confini della terra; è 

piena di giustizia la tua destra. 
 
Con Dio che recupera alla salvezza anche quanti non aveva “dato a Gesù 

come sue pecorelle”, la lode di Dio si affermerà e trionferà su tutto il mondo, senza 
più “pecorelle” che non siano di Cristo, dopo che lo Spirito riapparso in 
Comunione, del Cristo, ha spiegato all’uomo secondo la scienza dell’uomo, 
riuscendo finalmente così ad elevarlo al vero Dio. Chi è questo Dio? Bisogna 
occuparsi di quello che è accaduto a Saronno (la nuova Sion): 

 
Osservate i suoi baluardi, passate in rassegna le sue fortezze, per narrare alla 

generazione futura: Questo è il Signore, nostro Dio in eterno, sempre: egli è colui che ci 
guida. 

 
Bisogna “osservare i suoi baluardi”, ossia stare attenti a quanto lo Spirito 

Santo, stimolato ad intervenire dal Vicario di Cristo, ha messo in bocca al 
personaggio che avrebbe ospitato in sé, per Comunione consacrata, la Parola 
Sapiente del Cristo di Dio.  

Passate in rassegna i suoi argomenti forti e vincenti e potrete finalmente 
annunciare alla generazione futura (quella dopo il “castigo” del mille e non più 
mille di chi  non aveva avuto Fede in Gesù): 

 
Questo è il Signore, nostro Dio in eterno, sempre: egli è colui che ci guida. 
 
Che annuncio è? E quale se non che Dio è l’unico artefice di tutto quello 

che avviene, essendo egli il Signore di tutta la sua Creazione?  
Dio è chi ci guida, passo dopo passo, respiro dopo respiro, gesto dopo 

gesto, essendo il Signore assoluto, la cui signoria è una amorosa guida.  
Egli ha “fatto scaturire dalla sua Virtù miliardi e miliardi di schiavi 

momentanei”, in un momento ben definito e che dura “un niente”, per renderli 
definitivamente padroni di ogni cosa, perfino del “prossimo”, cui gli sarà 
consentito di immedesimarsi a loro piacimento e tutte le volte che vorranno… nei 
secoli dei secoli. 

Questa particolare guida è quanto di più bello e grandioso si poteva sperare 
che esistesse, perché una vita costretta ora nello spazio e nel tempo, che non 



 

 

763

 

dipende da noi e passa (distruggendo apparentemente ogni cosa fino all’apparente 
morte personale), è portata da questa guida sapiente alla sua “sublimazione” del 
“tutto in tutt’uno”, che esiste a volontà, interamente a proprio modo, ma anche con 
l’aiuto generoso di tutti gli altri. 

Si tratta proprio di un “coro” immenso, in cui ogni prestazione sarà servita 
al successo di tutto l’insieme. Questa è la vera Giustizia di Dio. Non un Inferno e 
un Paradiso, non “colpevoli condannati”, ma un generale perdono, perché esso è 
sacrosanto e giusto. È scritto nel Salmo: 

 
Ricordiamo, Dio, la tua misericordia dentro il tuo tempio. Come il tuo nome, o Dio, 

così la tua lode si estende sino ai confini della terra; è piena di giustizia la tua destra. 
 
Questa sì è la vera “misericordia” per chi è stato chiamato ad esistere senza 

essere stato prima interpellato… se ne avesse piacere.  
È mai possibile che io costringa di forza qualcuno a fare qualcosa, dandogli 

libertà e poi punendolo per essere stato “malvagio”?  
Sarebbe “malvagio” Dio, se avesse chiamato ad esistere chi non avrebbe 

poi voluto vivere come si deve!  
Se ho un figlio “sciagurato”, non gli do nessun incarico per il quale io poi 

debba punirlo… se io lo amo.  
Ecco la vera misericordia di Dio: ciascuno riuscirà a godere dell’apporto di 

tutto il coro e si accorgerà che anche il suo rifiuto a cantare era come un silenzio 
nella musica: ciò che meglio la fa apprezzare.  

Questa è la piena giustizia di cui è fatto cenno nel salmo, di cui è piena la 
destra di Dio: una giustizia di cui si avvantaggeranno tutti, essendo tutti 
“condannati” solo ad essere “quello che hanno voluto essere”…, ma poi gli altri lo 
aiuteranno al punto che ciascuno avrà molto più dei suoi presunti meriti grazie 
all’apporto di tutti gli altri! E questo sì è il Dio di Vero Amore e vera Giustizia, che 
consente a tutti di andare oltre i suoi limiti, per la pura bontà di Dio e il suo 
desiderio che tutti vincano assieme, “come una cosa sola!” 

 
L’Ave Maria è la preghiera fondamentale rivolta alla Madonna. Ebbene, 

dopo che per molti anni si è detto: “e benedetto il frutto del ventre tuo”, traduzione 
fedele del latino “ventris tui”, da un certo momento si è imposta la dizione “e 
benedetto il frutto del seno tuo Gesù”. Anche questo è un segno, di un particolare 
riferimento con qualcosa che ha riguardato una vera e propria “adozione a figlio”, 
che la Madonna ha fatto nel 1940, quando, con un miracolo, salvò Romano dalla 
morte, già in sostanza allattato al seno, contemporaneamente, da due mamme, una 
delle quali era  lei. 



 

 

764

 

C’entrò proprio il “seno”, nella storia dell’adozione data dalla Madonna a 
Romano.  

Mariannina, la madre effettiva, era stata cresciuta davvero come una 
“madonnina”. Quando partorì e fu il momento di dare il suo latte, si accorse di 
soffrire terribilmente di mastite, ad entrambi i seni. Conoscendo il valore nutritivo 
e protettivo del latte materno, non volle negarlo a suo figlio. Così, per tutto il 
tempo, il piccolo fu nutrito non solo da lei, ma da due mamme, perché, ad ogni 
poppata, lei invocava, straziata dal dolore, la Madonna, coinvolgendola 
assiduamente a quel suo penoso gesto d’amore.  

Successe poi che, a causa di queste incessanti sofferenze, Mariannina non 
volle più avere rapporti con il marito, per non avere altri figli. Prese in tal modo le 
distanze da quella “Mamma di tutti” alla quale tutta la sua vita era stata improntata, 
perché negò di fatto di poter essere la mamma, se non “di tutti”, almeno di quelli 
che Dio le avrebbe mandato. Il Signore, allora, in questo Suo disegno, intervenne 
severamente e colpì il bambino, da poco svezzato, con un male incurabile.  

Poi però Dio provvide… “disegnò” una mamma pentita, che iniziò a 
pregare la Madonna con queste parole: “Mea culpa! Tu che sai che cosa significa, 
per una mamma, vedersi portare via un figlio per le colpe altrui, salva mio figlio, 
innocente, come Gesù!” 

C’era una Provvidenziale regia, in tutto questo: doveva apparire il segno di 
una vera e propria adozione della Madonna, per quel bimbo che, tenuto 
miracolosamente in vita, doveva chiaramente apparire di averla ricevuta 
miracolosamente dalla Madonna, tanto da essere veramente un suo nuovo figlio, 
dopo che già era stato nutrito spiritualmente da Lei.  

Accadde infatti che un giorno il bimbo stette per morire. Fu lanciato un 
disperato appello al medico, alle 7 del mattino (ma non venne che alle 11, quando, 
secondo lui, il bambino doveva essere già morto… non poteva farci nulla, lui, non 
poteva fare miracoli!). Alle 7:30 venne invece una scolaretta con sua madre e riferì 
che le era apparsa in sogno la Madonna, dandole l’incarico di avvertire a casa sua 
la mamma (che era la sua maestra) dicendole esattamente: “Mi fa tanta pena il 
figlio della tua maestra. Domani va’ a casa sua e dille di non temere più, ‘ché ci 
penso io”. Infatti ci pensò, salvandolo quella stessa mattina, tanto che alle 11 il 
medico se ne accorse: la crisi mortale era giunta ed era stata miracolosamente 
superata. 

In che modo la Madonna “ci pensò Lei?” E in qual altro modo se non 
quello per il quale era stata pregata, cioè di salvare quel bimbo innocente “come 
Gesù”, come un “facsimile” di Gesù? 

Pertanto “il frutto del suo seno” che fu benedetto, come è recitato in ogni 
Ave Maria, fu esteso, da Gesù, anche a questo bambino nuovamente “adottato 
come Gesù”, e di certo “benedetto” da Dio se, dopo di essere stato “come 



 

 

765

 

rigenerato” dalla Madonna, ebbe l’incarico di essere, come recitato nel Salmo 86, 
“quegli” nato là (a Sion=Saronno), quel Cristo ricomparso a Saronno quando la 
Comunione sacramentale con il Figlio di Dio aggiunse quanto mancava alla pura e 
semplice adozione fatta dalla Madonna. 

Questa “nascita” non sarebbe stata quella corporea avvenuta nel 1938 e a 
Felitto: bensì quella spirituale, del Cristo entrato in Comunione reale con Romano, 
a Saronno, nel momento del Convegno organizzato “alla fine dei tempi”. In quel dì, 
per lui nato nel 38, erano 38 giorni che digiunava in modo assoluto, si alimentava 
esclusivamente del Corpo di Cristo e viveva pertanto solo di Lui, con Lui e per Lui. 
Solo a Saronno Dio terminò in quella giornata la “intera costruzione” di questo 
personaggio, che non era di certo Gesù, ma che il Signore aveva disegnato “come 
Gesù”: una semplice persona, chiamata ad entrare in perfetta e reale Comunione 
con il Consolatore atteso alla fine dei tempi, grazie al modo particolare con il quale 
essa sarebbe stata costruita, nell’arco di tutta la sua vita.  

Sceso in Comunione con un “nuovo figlio della Madonna”, alla cui 
formazione ideale “avrebbe pensato Lei”, il Figlio di Dio, secondo l’eterno disegno 
di Dio, avrebbe indicato all’uomo un’altra via, addirittura più facile da seguire da 
parte dell’uomo, perché più comprensibile, essendo “ragionevole”.  

La via attuale, alla quale oggi l’uomo è stato portato, secondo l’indirizzo 
trasmesso attraverso i profeti, i santi, i pensatori ed i teologi, è quella che traspare 
dal Catechismo. Chi vorrebbe che la nuova via seguisse ancora quella indicata dal 
Catechismo non vorrebbe una “nuova via”, ma sempre e solo quella conosciuta. 

E chi dicesse che Gesù parlò chiaramente del castigo eterno, deve sforzarsi 
di capire meglio. 

Quando nei vangeli è scritto che di notte il Maligno semina la zizzania nel 
campo del grano fatto seminare dal Signore, e che occorre non tentare di sradicare 
la zizzania, in quanto ciò farebbe calpestare anche il buon grano… ma che sarà alla 
fine, quando tutto sarà giunto alla maturazione che grano e zizzania saranno divise 
e che la zizzania sarà arsa per sempre in un forno, sembrerebbe che Gesù che ha 
narrato questa parabola, assicurando che allora ci sarà “pianto e stridore di denti”, 
condanni le creature di Dio all’Inferno…  

Sembrerebbe pertanto che Gesù sostenne l’esistenza del castigo eterno, per 
cui chi affermasse l’inesistenza di questo castigo, affermerebbe una eresia, rispetto 
al Vangelo di Gesù. 

Sembrerebbe a chi non cerca di capir meglio, non avendo l’abitudine di 
“controllare” il punto di arrivo: che il tutto porti ad un Dio assolutamente giusto. 
L’uso della ragione, in questo caso, porta a riconoscere tutta la vita come tutto il 
campo di grano. Una gran parte dei gesti contenuti nella vita sono “zizzania”, frutto 
del male, seminati non certo dal “Dio del Bene”, ma dal Maligno.  



 

 

766

 

Ebbene allora si arriva a capire come nessun chicco di grano “diverrà” una 
pianta di zizzania. Alla fine sarà fatta la raccolta del solo “male” contenuto nella 
vita e sarà “arso”.  

Gesù non ha detto che, essendoci stata la zizzania infestante, alla fine 
sarebbe stato buttato via, nel forno, anche il buon grano! Chi lo credesse, 
crederebbe in un Signore “assolutamente stupido”, il quale, dopo di avere ordinato 
di non tentare di eliminare la zizzania, al momento del raccolto possa 
“ragionevolmente” buttare via quel tanto o poco grano che Dio ha seminato e che 
sempre grano è restato.  

Dovrebbe essere, “potrebbe essere” buttato via il seme di Dio? Certo, in 
alcune altre parabole Gesù ha spiegato come il seme caduto in terreni più o meno 
favorevoli dà frutto in percentuali diverse, ha vita per momenti che durano più o 
meno. Potrebbe essere che, al momento del raccolto, tutto il buon grano sia stato 
“soppresso” dall’infestazione maligna.  

È chiaro che in questa situazione tutto il raccolto riguarderebbe la zizzania, 
ma sarebbe stato solo il raccolto “dell’ultima ora” della vita, in una condizione in 
cui sarebbero stati “in essere” momenti in cui i semi del bene avrebbero avuto la 
loro fioritura, la loro esistenza, più o meno duratura. Ecco, anche queste condizioni 
in essere sono da considerare, perché Dio “raccoglie” seme da seme, e non 
disdegna il poco nel molto. La povera vecchietta che dà solo un obolo, per il 
Tempio, perché quel poco è tutto quello che ella ha, ha dato più di tutti.  

Così chi ha avuto pochi talenti, così pochi che alla fina sembra sommerso 
dagli eventi di male, sarà giudicato per quel poco che avrà fatto e sarà considerato 
immenso, da Dio… 

Vedete? A questo punto si capisce “come” Dio possa comportarsi con 
giustizia: cogliere ed apprezzare quel tanto o poco di buono che esista nella vita di 
ciascuno e “far fuori” tutto il male.  

Questo “male” sono momenti della nostra vita, sono “io” cattivi, che 
verranno “spazzati via” e ci costeranno “pianto e stridore di denti”, perché si 
trattava di “io” che erano entrati nel nostro “campo” dell’esistenza, che non 
avevamo difeso a dovere dall’intrusione del “seme maligno”.  

Ora, perché non ci sia fraintendimento, questi “semi”, buoni o cattivi, non 
riguardano “le azioni compiute”, ma le “intenzioni relative a queste azioni”, azioni 
“disegnate solo da Dio”, ma “intenzioni” messe liberamente in atto da noi 
attraverso la libera “adesione”, del nostro cuore, a quei gesti fattivi.  

Possiamo così avere un campo che sembra essere infestato tutto dalla 
zizzania (così giudicata da noi, assistendo a gesti e parole cattive) e avere, alla base 
dell’interpretazione di quel modo di comportarsi, una anima che prova un “feroce 
disgusto” per tutte le  scelte che vede fatte da se stesso. Ebbene questo è allora 
“buon  grano”  e non  “zizzania” (anche se i gesti sembrano cattivi), perché l’anima  



 

 

767

 

prende le distanze, inorridisce di fronte a se stesso, ed anche si stupisce, 
profondamente, non riuscendo mai a “fare” come essa vorrebbe. 

Comprendete come questo sia un modo davvero diverso, di pensare e 
giudicare, rispetto a quello di prima, poggiato solo sulle “azioni”, per determinare 
qual sia il bene e quale il male.  

Ma “prima” si stava cercando di farsi una idea “giusta” del “personaggio”, 
mentre “dopo” si comprende come la vera libertà concessa da Dio all’uomo stia nel 
“porsi al di fuori di quel personaggio” e di assumere liberamente la sua propria e 
gradita “identità”.  

La novità è la “sublimazione” della vita dei personaggi, sta nell’uscire dalla 
storia narrata, nuda e cruda (che non dipende dall’anima) e dal prendere coscienza 
del fatto che questa “anima” abbia solo una funzione “interpretativa” e non 
“fattiva”. In tal modo, una esperienza terra-terra, è sublimata nel rapporto che 
esiste con “chi” ha dato quel preciso incarico all’anima: di interpretare a suo gusto 
e non di comporre il tema da interpretare a suo gusto.  

La strada nuova passa attraverso la assoluta buona nuova novità che il 
“divenire non sia vero, anche se lo appare”.  

Essa è tanto nuova che tutti quelli che fondano tutte le loro “idee” 
sull’apparente divenire, si comportano come se ancora credessero che “è il Sole a 
muoversi attorno alla Terra, giacché così sicuramente appare!”. 

E le fondano! Per quanto già lo si sia spiegato a lungo, tutti, state certi 
credono ancora che il “fare” esista e sia libero (come se, nella TAC, due gambe a 
poco a poco facessero liberamente il busto, poi la testa, finché quella “pura sezione 
muore e non c’è più”!) 

 
I sacerdoti che si oppongono a che questa vita sia “sublimata”, rifiutano le 

libertà portate dalla Spirito Santo di Dio ad una umanità disegnata da Lui 
finalmente in grado di capire con la sua testa e non solo attraverso una “fede cieca” 
che poi porta a centinaia di fedi differenti, senza alcuna possibilità di metterle a 
confronto, che sono state ricevute esse pure “per puro dono” e non per apparente 
conquista dell’intelligenza, della sapienza, insomma delle virtù precipue dello 
Spirito Santo. 

Questi sacerdoti non vorrebbero l’aiuto dello Spirito Santo, non vorrebbero 
una tale sapienza da poter riuscire ad avere fede… grazie ad essa! Preferiscono il 
trattamento riservato ai bambini, che debbono credere così perché è così! invece 
del trattamento riservato ad adulti che debbano credere in base a motivi fondati su 
esatte ragioni… (espressioni dello Spirito Santo di Verità, quando esse sono 
ispirate dalla Vera Fede). 



 

 

768

 

Capitolo 6 

I segni “irragionevoli” del disegno: 
coincidenze e stranezze… 

 
 

Tralasciando altri “ragionevoli” riferimenti alle sacre scritture (già essendo 
abbastanza eloquenti quelli riportati nel capitolo precedente), ci sono poi una 
quantità enorme di “coincidenze” e “stranezze”, a proposito dei nomi e degli eventi 
accaduti, che rimanderebbero ad una “incredibile missione”, affidata ad un umano 
personaggio, “costruito in modo adatto” ad entrare in una Perfetta Comunione con 
Gesù. 

Accenniamone alcuni, perfino contandoli, tanto a dare il segno di quanti 
essi siano… Avendo anche tralasciato, nel calcolo, quelli già molto importanti, 
riportati nel capitolo precedente e di natura più “ragionevole”. 

Intendiamoci: che uno si chiami “Amodeo” ciò è il segno solo di un 
particolare nome che indica “io amo Dio”, e che, con questo, esso non attribuisce 
proprio null’altro, di “ragionevole”, se non la sua individuazione e se non  
nell’ottica… che si esista in una “storia” che non sia dominata dal “Caso”, ma 
interamente dalla Divina Provvidenza. Per cui questo attributo “irrazionale” può 
avere una ragione soltanto se è esaminato come una sorta di “indizio”, in quanto 
nessuno può “ragionevolmente affermare” di “conoscere” cose di questo tipo. 
Pochi indizi possono non “indicare” nulla, ma quando sono molti, possono far 
sorgere, quantomeno fondatissimi sospetti. 

Per esempio: il Vicario di Cristo “spinge” a cercare una nuova via 
ragionevole che porti a Cristo e lo fa con una Enciclica emanata il giorno in cui si 
festeggia la “Esaltazione della Santa Croce”. Gli risponde uno solo ed organizza a 
Saronno un Convegno attuativo di quella sollecitazione, che “casualmente” avviene 
il giorno in cui solo in quella città si festeggia il Trasporto della Croce. Chi ha 
risposto è stato praticamente messo a morte dalla sua Chiesa, che si è rifiutata di 
dire che quel Convegno era stato la conseguenza di una spinta del Papa, fatta a 
credenti o meno. È stato uno che, nato nel 38, da 38 giorni sta mangiando solo 
l’Ostia consacrata, dimostrando una sofferenza ed un rischio di morte ad una 
Chiesa che gli ha detto chiaro e tondo “E muori!”. Questa persona, due anni dopo, 
rischia di essere portata via dal Maligno, e sparisce quella stessa mattina il corpo 
ligneo del Cristo nella Chiesa di fronte... Non credete che già solo queste 



 

 

769

 

coincidenze siano per lo meno “impressionanti”, a riguardo di un collegamento tra 
“costui” e il Cristo in Croce? 

Vediamo tutti questi “irrazionali indizi”, per quanto possano apparire più o 
meno “strampalati”. Formuliamo, per questa volta, ipotesi strampalate, nella 
speranza che – almeno il lettore – sia saggio e non si faccia frastornare solo da 
ipotesi incredibili, che, tuttavia, è conveniente fare, in quanto segni così “insoliti” 
che potrebbero benissimo riguardare un personaggio veramente “unico”.  

Unico, davvero unico, giacché quello “eletto” da Dio, scelto addirittura a 
realizzare, in modo ideale, l’incontro Dio-uomo, indispensabile a soddisfare tale 
contesto dualistico in cui l’uomo esiste.  

Una Comunione talmente importante, tra il Figlio vero e quello solo 
adottivo della Madonna, che si possa anche arrivare a credere che Dio abbia voluto 
darne ampi segni, nel suo disegno, al punto da chiamare di proposito 
“Gerusalemme” la Città santa, la Sion, monte Santo di Dio ove “Saronno” (del 
Monti santo) fosse l’affermazione “saranno” legata all’incontro in Comunione dei 
due figli della Madonna, una Saronno che suona anche come “Shalom”, 
“arrivederci, o ebreo Gesù, Figlio dell’Uomo, in uno che si chiamerà Romano, 
come il figlio del famigerato Uomo della provvidenza”. 

Se il personaggio di Romano Amodeo fu voluto da Dio come quello 
dell’uomo disegnato “capace” di accogliere e svelare, attraverso i mezzi dell’uomo, 
la rivelazione Comunicata a lui dal Cristo, tutte queste “coincidenze strane” non 
sarebbero “voluti segni” lasciati da Dio nel suo “disegno”, che non lascia davvero 
nulla al caso, se interviene con la precisione assoluta in ogni singolo atomo della 
natura? 

Tanti “indizi” formano una “prova”? Ne elencheremo oltre 150, ed alcuni 
di questi sono del tipo “in fisica Romano Amodeo è andato molto più in là del 
riconosciuto genio di Einstein” ed anche “in metafisica, poggiando sulla scienza, è 
arrivato a conoscere prima quello che è impossibile conoscere prima di averlo mai 
visto, ossia che cosa vedrà l’uomo come il proprio concreto mondo, quando invece 
tutti dicono che egli è semplicemente morto"”  

Non basterebbe avere “solo” superato in genialità Einstein, o “solo” di 
avere spiegato quanto sia ritenuto “impossibile da conoscere” non avendolo mai 
nessuno finora visto, per ritenere “eccezionale” un contributo da lui dato 
all’umanità?  

Certo, direte, se questa “genialità” fosse provata mediante l’uso della 
scienza! Ma lo è! La scienza deve solo “studiare” la rivelazione data da Amodeo 
per averla ricevuta attraverso la sua Comunione vera e profonda con lo Spirito 
santo Consolatore del Cristo di Dio in comunione con lui. 

Le “irrazionali coincidenze” non le pubblico su questo libro, ma sul 
prossimo intitolato Gli Oracoli di Emanuel. Le giudicherete voi come meglio le 



 

 

770

 

crederete! “Scempiaggini” o “tanti ed importanti segni da intenderli come assolute 
prove dell’eccezionale disegno relativo ad un eletto, scelto ad essere “chi” traesse 
Sapienza dalla Comunione con Cristo, per svelare (all’uomo ed alle sue umane 
facoltà) Dio e le condizioni Assolute, elevandolo così a Dio”. 

 
 
 

 
 

Alla Madonna di Pompei, Benito, Gen e Romano, il dì della prima Comunione 



 

 

771

 

 
Capitolo 7 

Quale “glorioso ritorno?” 
 
 

 Lo si è già espresso: l’uomo deve finalmente intendere che la “gloria”, 
laddove esiste un Creatore che “serve” l’uomo di tutto punto, affinché egli esista, è 
il “servizio”, fatto nell’umiltà di chi si dona per intero e si colloca sempre 
all’ultimo posto, affinché la precedenza spetti sempre agli altri. 
 Pertanto non è fantomatico che, come la prima volta Gesù apparve 
concretamente nel mondo, nascendo in una umile stalla, così la seconda si sarebbe 
potuto ripresentare attraverso una Comunione spirituale, venendo stavolta alla luce 
in una sorta di “stalla dell’anima”: la misera coscienza di un uomo comune e  del 
tutto vulnerabile ai peccati. 
 Non è fantomatico che, ove tutto dovesse avvenire così, tutto ciò apparisse, 
per esclusivo volere di Dio, premeditato, preannunciato e dichiarato, attraverso 
tutti i segni e i simboli che il Signore avrebbe immesso in queste vicende: nei nomi 
stessi delle persone e dei luoghi relativi a questo secondo incontro…  

Tutto ciò affinché fosse manifesta l’esistenza di un sublime progetto, 
programmato da sempre, che avrebbe riguardato Gesù come l’eterna Sion e la 
Gerusalemme Città di Dio. 
 Tanti segni, restati oscuri in rapporto a Gesù (come ad esempio il nome di 
Gerusalemme, con riferimento al Cristo), si spiegano abbastanza, allorché si 
integra il nome di Gesù a quella Comunione effettiva, prevista fin dal principio del 
tempo, che lo avrebbe collegato al nome di un Romano, chiamato come il “figlio 
dell’uomo della Provvidenza”, e nato in provincia di Salerno.  

Solo comparendo due volte nel mondo, una come presenza diretta di Dio e 
l’altra come una reale Comunione, realizzata dal Signore con l’uomo peccatore, 
solo con questa complessa modalità, Dio avrebbe potuto, nel suo disegno, 
“ragionevolmente” scendere come uomo (Gesù) tra gli uomini, per farli poi risalire 
tutti a sé, in Comunione con un Dio, alla realtà sublime di Dio.  

Questa seconda fase sarebbe avvenuta grazie allo Spirito Santo di Verità, 
“Comunicato” ad un uomo “come a Suo figlio”, e sarebbe stata attuata duemila 
anni dopo la prima, cioè quando l’umanità – grazie sempre allo stesso Disegno di 
Dio – sarebbe apparsa in grado di comprendere le complesse ragioni di Dio, 
attraverso un progressivo aumento della conoscenza acquisita dall’uomo.   

 



 

 

772

 

 Voi farete fatica a credere possibile tutto ciò. Da acerbi ed immaturi 
cristiani, continuerete magari a “fare la Comunione”, senza tuttavia riuscire mai 
veramente a credere che si possa entrare per davvero in una reale e così intima 
Comunione con Gesù Cristo, che tutto ciò possa prefigurarsi come un reale ritorno 
Suo tra gli uomini!  

Abbiamo visto sacerdoti scandalizzarsi, di fronte alla “presunzione” ed 
alla “superbia”, più volte attribuite a Romano Amodeo, solo in quanto questi, 
semplicemente per aver fatto con molta fede la Comunione, si riteneva  
“veramente in Comunione con Gesù”, almeno finché riusciva a restare nella sua 
“grazia”, astenendosi dalla volontà di compiere peccati e vivendo, peraltro, lunghi 
periodi di digiuno, in cui era solo di Cristo, con Cristo e per Cristo, alimentandosi 
solamente con l’Ostia Sua consacrata!  

Essere in una reale Comunione con Cristo è creduto possibile solo ai 
santi… E un peccatore, come Romano Amodeo, santo non è stato mai creduto, 
dalla Chiesa del suo tempo!  

Una volta, alimentandosi solo di Cristo, digiunò 57 giorni e fu accusato di 
essere un “ricattatore”; un’altra arrivò solo a 45 giornate di digiuno e l’accusa fu di 
“superbia”, uno dei sette peccati capitali! Fu accusato di questo solamente perché 
egli, sicuro della sua fede, non accettava di seguire l’ordine impartitogli dal 
sacerdote, che gli chiedeva di non “fare male a se stesso”, trasformando così il 
giudizio relativo ad un puro gesto d’amore per il prossimo, in quello addirittura di 
un peccato capitale contro la sua anima ed in un vero e proprio attentato contro la 
salute del suo corpo! 

Ai tempi di Gesù dicevano del Cristo: “Ma non è il figlio del falegname?”  
Ai tempi di Romano hanno detto della sua Comunione: “Ma non è quegli 

che ha ammesso e al quale abbiamo confessato, tante volte, i suoi peccati?” 
Ai primi non parve vero che il figlio del falegname fosse soprattutto figlio 

di Dio; ai secondi non è sembrato vero che il figlio della colpa potesse essere stato 
anche e soprattutto figlio della Misericordia e del Perdono di Dio! 

Quante terribili contraddizioni esistono in tanti che pure hanno fede, 
ed anche l’insegnano, e poi in alcuni casi sono i primi a non capire, né 
riconoscere il senso delle stesse cose che insegnano!  

Sono spesso soprattutto alcuni sacerdoti “cattolici” (che sui Sacramenti 
della Chiesa costruiscono il loro apostolato) coloro che, quando incontrano un 
credente che afferma loro in perfetta buona fede “di essere entrato in una reale 
Comunione con Gesù (per averla desiderata, voluta, ricercata e creduta veramente 
possibile per un gran tratto della vita, spesa in un reale impegno di fede 
cristiana)…”, sono proprio costoro – si diceva – coloro che, invece di essere 
contenti e di “svegliarsi come da un lungo sonno”, si “stracciano le vesti” e 
accusano gli altri  del “torpore” in cui essi soli, in quel caso, seguitano a giacere!  



 

 

773

 

Quando accade così, di essi è sveglia solo la “memoria”, ma la “Fede” è 
interamente “intorpidita”, per non dire “assente del tutto”!  

Non credono possibili le stesse cose che essi affermano “vere”, nella 
memoria esatta di quanto Cristo comunicò e – non credendole possibili – essi 
accusano di “vera e sconfinata presunzione” colui che attesti loro che queste cose si 
sarebbero veramente “realizzate in lui stesso”.  

Lo accusano della “massima presunzione” (perché pensano: “E che? 
“Davvero presume d’essere in Comunione con Cristo? E chi crede di essere?”)… 
Lo accusano di questo anche se egli ha spiegato loro, per benino, come ogni cosa 
sarebbe accaduta “senza alcun suo personale merito, essendo egli veramente ed 
assolutamente proprio niente, niente di valido, senza i Valori del Solo Dio”. 

  
La Chiesa che crede che quanto “è stato fatto lo è stato… per sempre” 

ignora  la “capacità” di Dio di fare arretrare alle origini ogni cosa “apparsa fatta”.  
È così che poi Dio “salva tutti dall’Inferno”: annulla la verità di tutti i gesti 

“apparsi fatti”, facendo in modo che ciascuno assista al loro assoluto disfarsi, 
affinché tutto ritorni ad essere presente solo in pura potenza… di esistere poi 
nuovamente, ma solo dopo che ciascuno ne sia stato assolutamente salvato! 

Dio in questo modo “recupererà al Bene” perfino Satana, retrocedendo 
ogni cosa fino al loro “prima”, fino a quel prima in cui il Maligno era ancora un 
“angelo” che ancora non aveva “tradito” il suo Dio. Salvato da tutto quello, mai più 
quell’angelo lo avrebbe tradito. Questo sì è un Dio “onnipotente”, al cui fascino 
nemmeno Satana resiste!  

Dio, in questo modo, è il “padrone” e non la “vittima” del tempo creato da 
lui: lo fa arretrare “veramente” ed annulla “veramente” ogni male che sia apparso 
fatto “veramente” e contro la Sua volontà. 

Chi non ci crede, perché presume che quel che è fatto è ormai fatto per 
sempre, non ha ancora capito la “complessità dell’esistenza”, che si sviluppa 
sempre in modo bilaterale ed antitetico. La luce va a destra e a sinistra, 
simultaneamente, mentre invece noi, come luce nella nostra persona, assistiamo ad 
una vita che va solo in uno di questi due versi nel tempo.  

È “arduo” parlare di questi argomenti con un Sacerdote che crede 
ancora che l’esistenza sia “unilaterale”, che il “fare” sia ormai fatto e non 
abbia altro rimedio possibile, da parte di Dio, se non “premiando o 
castigando”.  

È difficile ragionare con i Sacerdoti che credono Dio “schiavo del tempo 
inventato da lui”, al punto che Egli non possa e non riesca veramente ad 
annullare tutto, facendolo divenire “mai veramente fatto”. 



 

 

774

 

Costoro, trovandosi davanti ai “peccati” compiuti da Romano Amodeo, 
non credono, in sostanza, che essi siano davvero annullabili fino a non essere mai 
esistiti nemmeno!  

Non credono nella “potenza” del loro stesso Sacramento, che dona 
autentica “Assoluzione” per “Confessione e pentimento”. Il “peccato fatto”, per 
questi increduli nella loro stessa fede, resta sempre, come una eterna macchia, per 
quanto possa essere stato perdonato.  

Ma quando la verità assoluta è che Romano Amodeo, come tutti, è solo un 
Interprete e che il suo peccato è sempre stato solo quello di avere condiviso le 
“intenzioni” del suo personaggio, disegnato peccatore autentico solo da Dio, allora 
si capirà come egli sia perdonabile in modo “assoluto”, allorché si attua 
veramente il suo “pentimento”.  

Colpe prima fatte proprie dall’uomo in modo virtuale e poi rigettate da 
lui in modo virtuale, sono assolutamente perdonabili allorché tutto esiste in modo 
virtuale, per pura “virtù creativa” di Dio.  

Ma quanti sacerdoti presumono proprie capacità fattive, togliendole a 
Dio! Credono di potere agire contro la volontà di Dio! Sono pertanto “i più 
presuntuosi che esistano!” E dicono che Dio glielo abbia consentito, attraverso 
il Libero Arbitrio! Ma come? Dio avrebbe data una libertà per poi punire chi 
ne avesse fatto un uso sbagliato? E che “Libertà” mai Dio avrebbe concesso? 
Di “ubbidirgli per forza, pena l’Inferno eterno”? Oh, a quanta “stupidità” è 
arrivato l’uomo, quando non ha cercato prima di “capire bene” quello che Dio 
gli diceva! Solo così l’uomo ha potuto poi credere in tanti “dei diversi”! 

Per tutti costoro è, di conseguenza, inconcepibile un assoluto perdono 
della colpa “per aver fatto il male” e tanto meno concepibile la possibilità, da parte 
di Dio, di “annullare del tutto” quella parvenza d’azione, retrocedendola al suo 
“prima”… Dunque essa perdurerebbe e il Dio che perdona… non l’annullerebbe 
mai! O povero Dio “onnipotente”! Quanto poco “potente” sei creduto! 

In verità più che arduo è impossibile discutere con chi abbia una 
veduta “unilaterale” dell’esistenza! Non uscirà mai dagli aspetti unilaterali e, non 
capendo in tal modo un’acca, accuserà di “eresia” chi invece capisce. Come toccò 
al Galileo Galilei che affermava la corrispondenza a due, l’interazione, tra chi vede 
e la cosa vista, ossia una realtà complessa e non unilaterale, posta alla base dello 
spostamento osservato “unilaterale” nel moto del solo Sole. 

Bisogna che i sacerdoti studino come sono le cose nella nostra concreta 
realtà: complesse e non unilaterali. Altrimenti la stessa fede resta unilaterale 
ed è terribilmente lacunosa. 

 
Altra cosa che non è affatto “incongrua”, rispetto alla autentica comparsa 

del Cristo in Comunione con la persona di Romano (che così coraggiosamente ed 



 

 

775

 

appassionatamente l’aveva cercata), sta nelle dichiarazioni stesse, fatte proprio da 
lui, alla Chiesa Cattolica.  

Ad Amodeo – per come Dio l’ha disegnato esistere con il suo personaggio 
– Dio non fece mancare, infatti, questo chiarissimo “annuncio”: 

 « Io sono stato in Comunione vera con Chi aspettavate ricomparisse sul 
finire del secondo millennio, a “sconfiggere la morte e ad emettere il Giudizio 
universale”! Dovevate aspettare che Dio ricomparisse in un peccatore pentito, 
per poter portare anche questi in Paradiso, e non solo i presunti santi! » 

Come Gesù disse chiaramente, alla donna cui chiese da bere, che egli era 
l’acqua che l’avrebbe dissetata per sempre, così Romano lo disse chiaramente alla 
Chiesa del suo tempo. 

Non si trattava di “presunzione”, né in quanto a quel Gesù, né in quanto a 
questo, della ripresentazione Sua, in Comunione sacramentale con uno a quel 
preciso scopo scelto, eletto da Dio ed istruito in modo che, per le comuni 
esperienze fatte nella vita (quelle di Romano sostenute solo nella pura “imitazione” 
del Cristo), la Comunione spirituale della Verità potesse essere comunicata 
all’umana ragione. 

  Se Dio disegna una storia della salvezza secondo la quale una volta Egli si 
fa uomo tra gli uomini e un’altra porta un uomo alla vera Comunione con Sé, allora 
apparirà che ogni cosa a quest’uomo non solo sia resa possibile, ma che anche 
accada nel rispetto massimo della simmetria, tra il Cristo e la Comunione di Cristo 
concessa a lui come uomo.  

La ricomparsa del Cristo fu disegnata da Dio come una intensa Comunione 
che completasse, per grazia Sua, l’opera iniziata da Gesù, per potere portare in 
Cielo anche quelle “pecorelle” che Dio non aveva voluto fossero (in un primo 
momento) quelle date al “buon Pastore Gesù”. Per potere salvare così veramente 
tutti, specialmente i peccatori che erano restati lontani dalla salvezza portata da Lui 
attraverso la fede.  

Doveva essere fatto, perché il Grande Creatore aveva disegnato anche atri 
“Pastori”: Buddha, Maometto, e tanti, tanti altri ancora.  

Con la “Fede concessa in dono”, perché il dono della Fede nel suo Vero 
Figlio non fu concesso a tutti? Doveva restare sempre così?  

No. Doveva apparire essere così solo per i 2.000 anni di un apparente 
castigo, inferto e pagato, in segno della manifesta libertà data all’uomo, affinché 
egli la condividesse o no liberamente.  

Ma poi Dio, pagato il castigo, avrebbe dimostrato che avrebbe nuovamente 
suscitato suo Figlio, comunicandolo, per “accanita Comunione sacramentale” ad 
un uomo che da sempre il Signore aveva costruito come un essere che era sempre 
alla sua ricerca, come un personaggio che era stato salvato da morte dalla Madonna 



 

 

776

 

e quindi era stato voluto nel segno e nel disegno di una vita «donata anche a lui da 
Lei, la Disegnata Designata Regina, donata da Lei… “come a Gesù”». 

Ebbene tutto ciò è veramente stato “disegnato come realmente accaduto” e, 
per tutto quanto è stato qui descritto, si è anche spiegato in che modo sia successo: 
non per i meriti di un uomo, ma per il puro disegno di Dio.  

Ebbene, il primo a sostenerlo è stato proprio questo uomo, che l’ha 
riconosciuto vero, avendolo osservato in se stesso, ma – ancora una volta – ciò 
sarebbe apparso accompagnato da tutte le spiegazioni del caso, secondo le quali ciò 
sarebbe accaduto non per una personale “capacità” di farlo, ma per un esclusivo 
disegno di Dio. 

A questo fine Romano Amodeo sarebbe stato disegnato come un 
personaggio che non avesse alcuna gloria personale, che fosse privo di quel 
particolarissimo “carisma” posseduto e riconosciuto in Gesù. Egli sarebbe apparso 
sempre “uno qualunque”, anzi “al di sotto”, apparendo a molti appena “poco più 
che un vero scemo”.  

Persone in gamba (sotto tutti i punti di vista) sarebbero state disegnate, nei 
suoi confronti, come “dure osservatrici” di tutti i suoi difetti, tanto da non indulgere 
mai ai suoi tanti pregi, anche se immessi da Dio con straordinaria abbondanza alla 
sua figura: onestà, bontà, rettitudine, senso della giustizia, del sacrificio personale, 
e strepitose conquiste conoscitive.  

Tutti questi doni sarebbero stati sempre visti da tutti, ma sempre assieme a 
qualcosa di così “dubbio ed equivoco” che “mai” li facesse scorgere in tutta la loro 
effettiva ed assoluta grandezza.  

Del resto Dio fece assumere questo atteggiamento per primo a lui stesso, al 
punto che tutte le volte che fu voluto come il direttore degli altri, fu fatto mettere al 
loro servizio, tanto che dette a molti, se non a  tutti, la forte impressione di voler 
quasi sempre fare tutto lui, per vanagloria, per desiderio di vittoria e di supremazia, 
invece che per il desiderio, infuso in lui, di essere utile e di far lui quanto non visto 
fare liberamente dagli altri.  

Fu disegnato da Dio in modo che tutte le volte che notava in altri il gusto 
dei loro gesti, egli lasciava loro ampia mano. Interveniva solo a correggere, a 
compiere quanto non realizzato dagli altri, e, in cambio, riceveva solo le accuse di 
un voler fare sempre il “di più”, per essere sempre egli un “di più”. 

Il disegno di Dio che lo riguardò fu che patisse questo giudizio, dalla gente, 
anche se essa ben era a conoscenza di come egli avesse sempre mortificato la sua 
buona sorte in cambio del favore concesso da lui a quella altrui.  

Ricco di una ricchezza tutta apparentemente costruita da lui, questo 
personaggio aveva scelto di fare di essa solo lo strumento perché gli altri ne 
guadagnassero, spendendo la sua interamente in questo servizio, fino a divenire 
poverissimo. E quando, ridotto in estrema povertà, questo personaggio della 



 

 

777

 

fantasia di Dio si mise ad esercitare solo l’uso della parola, quale estremo 
contributo suo ancora possibile alla Verità, Dio fece sì che fosse accusato del fatto 
“che era facile fare così, che era comodo, giacché egli era divenuto pigro e non 
più propenso ad assumere alcuna responsabilità!” 

Dio ne aveva fatto, nel suo disegno, a poco a poco, la persona giusta che 
potesse entrare in reale Comunione con Cristo, perché aveva costruito quel 
personaggio come uno che avesse fatto, seppure a modo tutto suo, tutta l’identica 
trafila già apparsa “fatta fare”, da Dio, allo stesso Gesù. Ma mai nessuno, per 
quanto Romano fosse stato disegnato come un “cristiano ispirato”, avrebbe saputo 
riconoscere, in tutto questo, la vera “gloria di Dio”.  

Pertanto Dio aveva disegnato, con Romano Amodeo, un personaggio 
veramente modesto, sia per quanto egli sentiva di essere in se stesso, sia per quanto 
gli altri sentivano che egli fosse. 

Come era possibile – si chiedeva la gente, sentendolo parlare – che Gesù 
fosse in particolare Comunione con lui che non era nessuno, che non aveva  niente 
del Carisma di Gesù? Non si accorgeva di essere solo un fastidioso pedante e un 
impiccione molesto? Come poteva essere vero quello che egli diceva? E cioè che 
Dio aveva amato quel personaggio al punto da agganciare Gesù proprio alla 
sua così squallida persona? 

Insomma la situazione di Romano era esatta a quella già fatta assumere da 
Dio a Gesù, in quanto all’essere un Suo Vero Figlio. Lo avevano visto e lo 
sapevano nato da Giuseppe, per cui la gente si chiedeva: “Ma non è il falegname, 
il suo vero padre?”  

Con quale scopo Dio volle che l’eletto si identificasse in un personaggio 
così contraddittorio?  

Con lo stesso scopo con il quale volle il personaggio di un Gesù alla fine 
contraddetto ed abbandonato (in apparenza) da Dio. Noi tutti ci dimentichiamo che, 
celebrando la grandezza di Gesù, celebriamo un uomo che fu crocifisso.  

Chi finisce crocifisso è uno che in apparenza è stato sconfitto fino alla sua 
estrema mortificazione. “Se è vero che Dio è suo Padre, ordini che Suo Figlio sia 
salvato!” Questo disse la gente, durante il sacrificio che Dio impose a suo Figlio. 
Solo “il senno di poi” ha trasformato la croce dei Romani nella Gloria di Dio. 
Ebbene la croce di Romano avrebbe ripetuto e perfezionato la Gloria dello stesso 
Dio, concludendo la concreta attuazione del dualismo uomo-Dio. 

Ma anche  questo sarà capito solo con l’identico “senno di poi”. Per ora e 
finché Dio non vorrà suscitare questo senno, la croce di Romano è giudicata solo la 
giusta punizione per la pura esaltazione di uno che ha compiuto un enorme peccato, 
contro Dio, nella pretesa di elevarsi a suo possibile Figlio.  

La sapienza concessa a questo personaggio di nome Romano Amodeo è  
stata così grande che mai alcun altro ne ha avuta una simile, eccetto Gesù, giacché 



 

 

778

 

è stata la stessa Sapienza trasmessa a lui dalla reale Comunione con Gesù, 
compresa per via delle stesse esperienze fatta fare a Romano, nel disegno di Dio 
relativo alla sua persona. 

Tutti i Santi furono disegnati da Dio secondo l’unico segno e percorso della 
Fede, anche quando furono disegnati come importanti filosofi, come 
Sant’Agostino. La filosofia si poggia sulle Verità, ma nessuno di questi Santi aveva 
avuto il dono di conoscere la Verità Assoluta di come fosse l’assoluto assetto 
dell’esistenza: complesso, con un tempo prima visto procedere e poi 
retrocedere. Per tutti loro il tempo sarebbe andato solo e per sempre in avanti…  

Grandi santi come San Tommaso d’Aquino hanno sostenuto la verità 
dell’essere, ma mai nessuno è stato mai messo, da Dio, nella condizione di 
conoscere come realmente fosse organizzato l’essere, tanto che ne potesse apparire 
il puro divenire… che non guastasse e modificasse mai veramente nulla, se non una 
pura e del tutto momentanea apparenza! 

Il personaggio di Amodeo fu costruito da Dio talmente sapiente da avere 
scoperto le condizioni “assolute” della realtà fisica, alle quali nemmeno Einstein 
era stato capace di giungere! Talmente sapiente da riuscire a scoprire il reale 
percorso che l’uomo farà dopo la morte (il reale ritorno al passato, che esiste fin da 
adesso ed è la invisibile causa del fatto che si veda il divenire verso la morte). 
Talmente sapiente da “smascherare” tutti i misteri immessi da Dio nella sua 
Creazione.  

Ora Amodeo sapeva tutte queste cose e, trattando con la gente, avrebbe 
potuto darsi delle arie come nessun altro prima di lui, essendo il personaggio 
più sapiente tra tutti quelli mai disegnati da Dio, proprio per lo scopo che Dio 
gli aveva dato: di spiegare, finalmente, a tutti, la Verità Suprema dell'esistenza del 
progetto di Dio e dell’incapacità umana di fare altro che “il voler condividere o no” 
quanto proposto e realizzato dal solo Dio.  

Proprio per questa “sublime conoscenza” (dell’incapacità di tutti i 
personaggi, egli compreso) data a lui, Amodeo non fu disegnato come uno che 
si desse delle arie… Come avrebbe potuto, visto che sapeva bene di non poter fare 
altro, di testa sua, che gradire o no la proposta fatta anche a lui da Dio? 

Amodeo era stato disegnato con una sapienza tale da conoscere come il 
cosiddetto “Libero Arbitrio”, concesso da Dio alle sue creature, fosse solo 
l’atteggiamento “assolutamente democratico” di un Dio che, avendo chiamato tutti 
a vivere “per forza”, poi lasciasse loro l’intera libertà di acconsentire o dissentire (a 
loro esclusivo e personale modo) alla proposta ricevuta.  

“Sì o No!” diceva Gesù. “Il di più è del Maligno”… diceva, e ad Amodeo 
fu fatto conoscere come il “potere” di questo Maligno consistesse nell’idea che si 
potesse “tergiversare”, agendo di propria testa.  



 

 

779

 

Oh, non era possibile! Il futuro esisteva già e non dipendeva dal presente: 
esisteva come gli altri fotogrammi di un film d’apparente azione, in cui essa 
sembrava sempre assolutamente libera, ma non poteva corrispondere ad altro che 
alla verità dei fotogrammi che veramente sarebbero stati visti, ma solo dopo.  

Ecco, tutta questa “sapienza” infusa ad Amodeo, l’ha portato a dire con 
chiarezza: “Non ho alcun merito per essere stato immedesimato a questo mio 
personaggio… ma vi assicuro che esso è stato disegnato da Dio come quello, che 
ben conosco, di uno che è assolutamente grandioso, anzi unico: quello di un vero 
eletto ad una effettiva Comunione con Gesù! Eletto senza alcun mio merito! 

 
Un’ultima ed importante questione: Gesù volle porsi come un autentico 

alimento, all’uomo, a soddisfazione reale di tutta la sua fame e la sua sete. Quando 
Romano Amodeo ci ha però provato veramente, è stato “accusato” di volere 
attentare alla sua salute ed alla sua incolumità, solo perché aveva deciso di 
alimentarsi “esclusivamente” di quanto dato all’uomo dal Cristo, per vivere.  

Bisogna che si possa vivere solo “di Cristo, con Cristo e per Cristo”! 
Bisogna che la Santa Messa torni ad essere quello che fu l’Ultima Cena: un vero e 
proprio invito a mensa, e ciò affinché all’uomo si dia alimento spirituale e 
materiale, che provenga dalla Fede in Cristo in modo tale che si possa vivere solo 
“con esso e di esso”.  

Sarà allora che sarà superata anche la fame nel mondo, quando chi andrà 
alla Santa Messa, andrà ad alimentarsi veramente e ancora dello spirito del Cristo 
ma anche “a tal punto”, della Sua carne e del Suo sangue, da essere ciò sufficiente 
a non farlo deperire né morire di fame, come sperimentò il predestinato da Dio, che 
aveva deciso di fare così, ma che si sentì accusare che tutto ciò non bastava – ed 
era vero! – alla sua vita, per cui doveva assumere anche “altro cibo”. 

Dio vuole che alla Mensa del Padre possano accorrere tutti i diseredati del 
mondo, a potere assumere anche le calorie, le proteine e le vitamine che servono 
alla vita reale del Corpo.  

 
E allora a questo avvenga! – lascia detto l’eletto da Dio – che si 

Comunichi Gesù, all’uomo, in un vero e proprio banchetto… e sarà posta del tutto 
fine alla “fame nel mondo”!  

Si dia non solo pane e vino, ma anche “latte” ai bambini ed a chi occorra, 
perché “è benedetto il frutto del tuo seno Gesù”, o Maria, Madre di Dio, e il frutto 
del seno della madre di Dio è, prima di ogni altra cosa, il latte.  

Quando la Chiesa di Dio avrà cessato di fare della Comunione con il suo 
Figlio un fatto solo puramente “mistico” e il suo “potere temporale” si calerà 
davvero al livello del bisogno fondamentale dell’uomo (l’alimento di cui vivere), 
sarà finalmente possibile “vivere di Cristo, con Cristo e per Cristo”.  



 

 

780

 

E non si abbia tema che i rifiuti della Mensa del Padre possano finire 
come un Cristo in pattumiera, o nelle mani di chi tenti di usarli ad altri fini! Il 
cibo, assunto nella Mensa del Padre, diventerà, per volere di Dio, reale corpo, e 
sangue del Cristo solo e nel momento in cui sarà assunto e diverrà il corpo e il 
sangue di un “altro” Cristo, che solo ancora non è consapevole di esserlo e non 
crede ancora in se stesso, al punto da sentirsi egli pure “Figlio di Dio”.  

A che servì che Gesù ci desse l’autorità e il coraggio di chiamare Dio 
“Padre nostro”, se la stessa Chiesa oggi si scandalizza ancora, quando chiunque 
trova coraggio e saggezza e dice: “anch’io sono Figlio di Dio!”?  

Io l’ho detto e sono stato scambiato per pazzo e superbo. Non ho insistito, 
non ho tentato di imporre a chi ne ha avuto la delega da Pietro tutto quanto Dio ha 
Comunicato alla mia coscienza.  

Pur sapendo di essere stato “eletto” a funzioni importantissime (di 
rinnovamento e completamento della comprensione, presente nella Santa Chiesa, 
dei Misteri della Fede, affinché cessino di essere misteri), sono uno che comprende 
a tal punto quanto sia un valore la “modestia”, che non ho mai cercato di 
esercitarla in altro modo che dando l’esempio. Ho accettato di essere perfino 
cacciato dalla “mia” Chiesa (perché io ero animato dal Cristo). Questo è il vero 
peccato contro il corpo di Cristo, e non quello di un’Ostia che finisca in cattive 
mani! Gesù finisce così, in pessime mani, quando succede come a Cogliate, che 
divenne come latte cagliato quando “fece fuori” proprio Cristo! 

Se, tutte le volte che io ho dato, ai fratelli, agli amici ed ai sacerdoti stessi, 
l’esempio di chi accetta di essere sacrificato e mortificato, sono stato giudicato 
“scemo, presuntuoso, esaltato e da punire”, sappiano solo che hanno sbagliato 
obiettivo: lo hanno fatto contro Gesù. Io non ne ho mai fatto colpa a nessuno, né 
ho, a mia volta, trattato loro come credevano di trattare me: non era vero! Così 
facendo, maltrattavano Cristo! Da decenni avevo rinunciato al mio “io”!  

Dal punto di vista strettamente mio, io ho “compreso ed amato” i limiti 
altrui ed ho sempre giudicato che Dio, il solo vero e sublime autore di quelle 
apparenti libere scelte, voleva così, per quell’infinito e stupefacente “incastro” tra 
il bene e il male, volto al bene non di uno solo o di pochi, ma di tutti.  

È sempre il bene di tutti ciò che si impone, nel piano di Dio, quando in 
esso sembra infranto, negli eventi, ogni senso del Bene per qualcuno.  

Una Guerra Mondiale, una peste che decìma la popolazione, il potere 
assassino sui deboli e tutte le apparenti ingiustizie, alcune delle quali sembrano 
addirittura “gridare vendetta” o imporre la domanda: “Ma perché Dio l’accetta e 
non fa nulla… se esiste!?”, sono strumenti “voluti da Dio” al fine della salvezza 
“di tutti”! Cristo fu cacciato da Cogliate solo perché si ripetesse la sua Gloria, a 
vantaggio di tutti. Eppure a Cogliate dovranno pentirsi, perché fecero veramente 
fuori Gesù! Una colpa tremenda che solo il Papa Giovanni Paolo III potrà 



 

 

781

 

perdonare, quale il Vicario eletto di Cristo in cui io, l’eletto, risorgerò il giorno 
11.6.2004, nel nome di mio padre Amodeo Luigi (Dionigi) e del seno di mia madre, 
anzi la Madonna, ad allattarmi con Lei (Tettamanzi).  

Come Dio sacrificò suo Figlio Gesù, per questa funzione di aiutare tutti, 
così Egli talora sacrifica intere generazioni, in conflitti apparentemente 
mostruosi… ma sempre per il bene di tutti e, in primis, proprio dei sacrificati!  

E sapete infine qual è questo bene per tutti? È il superamento che ciascuno 
farà rispetto a tutto ciò, quando si sarà accorto di essere stato solo un puro 
“interprete”, di una vita che esiste solo in potenza e che permetterà anche a noi 
che esista allo stesso modo (cioè in potenza) quando saremo concretamente 
ritornati al principio di tutto quanto esiste, per farlo essere poi per sempre. 

Ciascuno, uscendo di scena, con l’apparente fine della sua vita, sarà 
messo in condizione di sottrarsi definitivamente a tutte le vissute sciagure e queste 
saranno state solo l’occasione della gioia futura per lo scampato pericolo.  

La vita è come una “partita”; se non si ha avuto la paura di essere stati 
costretti a perdere una sola iniziale gara, non si avrà più la gioia di vincere tutte 
le altre che saranno giocate in futuro, a proprio modo e finché vorremo.  

Dio ci ha “costretti”, per amore, alla prima dolorosa unica partita, che 
in apparenza sembra terminare con la sconfitta assoluta, della morte cui nessuno 
sfugge, solo perché ci vuol dare – nessuno escluso – la gioia di vincere tutte le 
altre, e si tratta di quelle di tutti gli uomini  di sempre, e per sempre.  

Ce le farà trasformare tutte, da apparenti sconfitte, in vere ed assolute 
vittorie, del bene sul male, per il concetto che ciascuno si sarà fatto liberamente, di 
qual sia la sconfitta e quale la vittoria.  

Sarà una assunzione, ripeto, “definitiva”, che sarà stata fatta 
“liberamente”, proprio nel corso della prima partita “obbligata” e terminata con 
una apparente sconfitta, e che sarà “definitiva” perché definirà in tutto i Valori su 
cui poi ciascuno fonderà tutto il seguito della sua illimitata esperienza.  

Perché ciò accada occorrerà “rinascere” nell’attimo stesso della morte e 
iniziare quel concreto viaggio di ritorno al passato, fantasticato oggi dalla 
fantascienza, che cerca una “macchina” per ritornare al passato.  

Questa “macchina” già esiste ed è ciò che tutti oggi considerano la morte 
di chi “sia stato anima e corpo”. Chi è restato in vita vede il fiume ridotto ad un 
puro letto privo del flusso della sua vivificante acqua.  

Ma tutti i nostri fiumi ricevono quest’acqua dalla stessa sorgente! E allora, 
se ad un certo punto vediamo un fiume ridotto al solo letto “morto”, dobbiamo 
credere che una diga si è frapposta sul corso del fiume in apparente morte e sta 
facendo ammassare quell’acqua. Essa aumenterà, a tal punto… da essere infine 
tutta l’acqua del mondo, condivisa da tutti: la Comunione dei Santi, in cui ogni 



 

 

782

 

fiume sarà confluito, per la gioia comune di essere un tutt’uno, senza che 
ciascuno mai perda il senso stretto dell’essere “sé stesso”. 

Ecco, Dio, l’assoluta Sorgente, desidera che ogni fiume alimentato dalla 
sua acqua, esista come una comune appartenenza alla sua Somma Figliolanza. 
Gesù Cristo è l’idea stessa di questa “Unica Figliolanza”, è lo stesso “concetto” 
del fiume, di cui ogni possibile fiume è l’immagine concreta. 

Ciascuno di noi è “figlio di questa Assoluta Sorgente” che seguita ad 
alimentare ogni cosa. Bisogna ritrovare questo “senso”, mettendoci in Comunione 
reale con Gesù, “Concetto Stesso dell’appartenenza a Dio come una Comunione 
diretta Padre-Figlio”.  

I Protestanti, che non hanno riconosciuto il potere sacramentale alla 
Comunione, hanno compiuto un grave “peccato di comprensione”, che il 
Cattolicesimo, illuminato dallo Spirito Santo per la delega data a Pietro, non ha 
fatto. Ma tutti costoro non l’hanno “fatto apposta”… Chi l’ha fatto e deciso è stato 
il solo Dio Padre, che ha voluto fare esistere questa “problematica” tra gli uomini 
e i loro diversi modi per intendere le cose.  

È Dio che fa scaturire ogni cosa, anche i problemi, ma è sempre poi lo 
stesso Signore che vi pone rimedio ed offre infine le soluzioni, attraverso altre 
persone che suscita e che appaiono promuovere liberamente le idee sane di Dio, 
giacché Dio desidera Comunicare all'uomo lo stesso Spirito della Libertà: è Gesù 
Cristo e solo entrando in reale Comunione con lui, l’uomo si salverà.  

Dovrà però salvare non solo lo Spirito, anche il Corpo e sarà Papa 
Giovanni Paolo III (nome assunto l’11.6.2004 da Dionigi Tettamanzi) a 
trasformare le sante Messe, in vere e proprie “Mense del Padre”, in cui si offre a 
tutti non solo lo Spirito di una reale Comunione con il Cristo, ma anche un 
Corpo reale che sia talmente abbondante da consentire realmente, per chi lo 
desideri, di vevire interamente in Lui, con Lui e per Lui, senza, per questo, 
rischiare di morirne, ma avendo invece tutti i mezzi per viverne. 

È in questo modo che il Cattolicesimo vincerà la fame nel mondo: 
offrendo il Corpo consacrato del Cristo, a vero sostegno di ogni “Povero Cristo”. 
Su questa via si sono mossi tutti coloro che hanno cercato di dare reali aiuti alla 
vita dell’uomo povero… Bisognerà che lo faccia la Chiesa Cattolica, 
nell’istituzione stessa del suo Sacramento, chiamato Comunione, e così, 
finalmente, conquisterà alla Fede in Cristo tutti i popoli! Parola di Gesù! » 

 
 

Ebbene questo è il racconto di quant’è accaduto “alla fine dei tempi”. 
Sappiatelo e pensatene quel che vi pare. 

 
Saronno, 21.3.2003, primo giorno di Primavera 



 

 

783

 

 


