
Romano Amodeo 

 
 
 
 
 
 

il gioco-giogo  
di Dio 

 

Io-IO come lo JO-Jo, la nuova 
Divina Commedia dell’esistenza 

 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

 



 
Ad Alighieri Dante 

e alla sua Divina Commedia 
 





 
 
 
 
 

LIBRO PRIMO: 
 

INFERNO 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

La tempesta; 
la speranza di salvezza; 
dov’è il porto sicuro? 
La ricerca 
 
 
 



 

 

1632

 

 



 

 

1633

 

 
 
 
 
Canto primo 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
La tempesta; il nocchiero, la forza 
della vita; 
l’ideale, aiuto del cammino; 
Dio, la speranza, la crudeltà; 
la soggettività della percezione, 
unico approccio alla verità; 
siamo in un mondo apparentemente 
crudele ma sono cimenti che 
stimolano solo  
al successo personale.  
 



 

 

1634

 



 

 

1635

 

Rabbiosa onda s’abbatte sugli scogli e  
si ritrae schiumando; dopo un momento 
nuovo impeto infrange e ancor raccoglie  
il suo ardire per protrarre il cimento 
 
all’infinito. E nulla la distoglie 
dall’assalto: né il molo di cemento 
né l’arenile piatto che or ne raccoglie 
la furia e la tramuta in lambimento 
 
su su, oltre il bagnato, fino all’orme 
recenti che cancella; e del segno 
di passi e di tutte l’altre forme 
 
sulla rena, con accanito impegno, 
il flusso ed il riflusso uniforme 
liscia battigia fan d’acquestre regno. 

 
 

Infuria il mare e, di libeccio il vento 
rompe l’onda alla cima e strappa schiume 
bianco-verdastre. Ogni bagliore è spento 
per gli addensati nembi oliva e brume 
 
oscure che fanno scorgere – a stento, 
in pieno giorno – quel tenue barlume 
di ocra, blu, marrone che il violento 
scenario in questa luce fioca assume 
 
ove prima fulgeva azzurro intenso 
di cielo e mare e giallo e verde in terra. 
E il turbine sconvolge il cubo e denso 
 
vapore degli ammassi, o li rinserra 
e piove; e lampi e tuoni dall’immenso 
fragor, nell’atmosfera scesa in guerra. 

Un acre odor di salsedine e iodio 
portan nell’aria i poderosi venti, 
nebulizzando. Del sapor di sodio, 
aspro, del mar, mordace il gusto senti 

 
in bocca e gola. E il tuono, odi; o 
degli scrosci dell’onde i potenti 
fragori che rompono agli approdi; 
o il vago mugular dei turbolenti 

 
sibili, che, vedi, van sollevando 
vapori ed acqua e odori e schiuma e sabbia. 
Ti scarmigliano- hai freddo - e sta scoccando 

 
il lampo – e acceca – così lo sai: la rabbia 
degli elementi ogni senso va usando, 
ma proprio ogni senso… che tu abbia. 
 
 
Tra i crespi ondosi (con accanimento 
e paura, sperando che gli giovi, 
contro quella tempesta, l’ardimento) 
sta un, sorpreso lungi dai suoi covi, 

 
e avanza, affronta il mar, patisce il vento 
con le sue vele in panna. E che riprovi 
ancora, e che resista (oltre lo stento 
e la fatica) e dove mai ritrovi 

 
tanto ardire, forse si può capire: 
tanti elementi avversi e tanti inciampi 
tempran la resistenza. Anche se l’ire 

 
è incerto, egli sen va sfidando lampi 
e fortuna e il rischio di perire 
in cerca d’un rifugio ove si scampi. 



 

 

1636

 

Così ricorre, come ritornello, 
l’assiduo tema mio, di una vita 
aggredita; e così ognun a quello 
ch’è stato, ancor (con la mente sfuggita 
 
come al controllo) torna: e il tempo bello 
or piange (anche se non lo fu); e l’ambita 
quiete anelando, canta lo stornello 
già noto, all’infinito. Il vecchio cita 
 
a memoria la lontana gioventù; 
chi non ha più salute la ricorda 
ogni istante; e chi sta bene per lo più 
 
non ci pensa affatto e alla fine balorda 
la sua età con opere che di virtù 
non san, bensì di cupidigia ingorda 
 
 
Questi spreca tesori spesso presi 
a forza a chi ne aveva solamente 
qualcuno; e non lo vuole sapere, si 
chiude gli occhi, le orecchie e la sua mente 
 
inganna con astuzia, perché i mesi 
poi passino senza conoscer niente. 
Se la natura fa così: ché resi 
ciechi si è più felici ed al presente 
 
non sobbarca i problemi del domani, 
forse è solo perché così facendo 
aiuta a vivere; né altro sono i vani 
 
ricordi dolci del passato (avendo 
oggi poco da gustare), che arcani 
segni di un vitale poter tremendo. 

Potere della vita, ch’è agguerrita 
assai, molto più forte della morte 
(e sembra perder, quando è esaurita 
la voglia, quando accetta alfin la sorte 
 
d’avversaria perdente, se, sfinita, 
mestamente abbandona). Ma alle porte 
del tempo è sempre aperta la partita 
tra il nulla e ciò che fu; e, di là, sorte 
 
di nuovo, perché già tutto il vissuto 
ritorna, prepotente; e la presenza 
che dentro c’è e questo suo tessuto 
 
più vitale, è già vera esistenza: 
la storia vive le sue gesta. E muto 
resta… il nulla, ché la vita è l’essenza. 
 
 
In bene e in male, qui s’incide il disco: 
in questo nostro attimo presente. 
Noi siamo gli strumenti e se io ambisco 
di suonare al meglio, dolcemente 
 
il canto della vita (lo eseguisco 
forse un po’ male, ché non m’è evidente 
ancora, chissà – e perciò non capisco -, 
come perfezionar quel ch’è latente, 
 
od anche che strumento io sia: un flauto, 
un mellifluo violino, od un trombone), 
mi occorre esser prudente, andare cauto: 
 
sto incidendo da un pezzo la canzone, 
pur ora. E se non spiccio a far più lauto 
il suono… non ci sarà più occasione. 



 

 

1637

 

Musica dolce, melodia d’amore 
grande, impastata delle vibrazioni 
più intense, con un sapiente sapore 
ben dosato da condimenti buoni 
 
che ben soddisfino il palato; ore 
di grandi, care, splendide emozioni 
dell’anima, ove canti il tenore 
eccezionale delle situazioni 
 
presenti. È questo il sogno, il paradiso 
nel quale il Creatore ci conduce 
per mano, nel quale l’ardente viso 
 
Suo ci offre a godimento, luce 
e bellezza, amore, un gran sorriso 
e pace, Lui che del bello riluce. 
 
 
Dio come limite alle umane speme, 
Dio come artefice di tutto quanto, 
Dio come padre buon che fece il seme 
perché amò il suo destino. L’amò tanto 
 
che volle dargli libertà e teme 
non ebbe, e così si fe’ da un canto 
e si nascose, perché stando insieme 
avrebbe influenzato con l’incanto 
 
suo immenso, e così noi, troppo incantati, 
non avremmo più avuto modo alcuno 
per conquistarci meritati 
 
i piaceri. Questo è quanto ciascuno 
vagheggia o sogna o crede o aspira, dati 
gli acciacchi che ha, dato il digiuno. 

Parliamone. Perché viviamo un dramma 
e il profondo mistero di una vita 
cosciente, di energia e di una gamma 
di questioni oscure: l’inaudita 
 
crudeltà, il dolore, e quella fiamma 
che brucia la speranza ch’è la patita 
sofferenza del giusto, ove la mamma 
più amorosa fuggirebbe impaurita 
 
di fronte a un figlio così crudo. 
Questo per domandar se un padre buono 
ma veramente buon, mi ha fatto, nudo 
 
così, m’ha voluto così, se sono 
concilianti queste cose, e concludo 
con la domanda: «Questa vita è un dono?»  
 
 
Ma chi ce l’ha donata ch’è sì dura 
e chi ci ha tanto amato da volerci 
cacciare dentro il fango, di paura 
mortale vestire il dì, da tenerci 
 
così, sottomessi a una dittatura 
da cui non puoi fuggire. Ora vederci 
chiaro è vitale ché l’impostura  
di  chi qui poi ci tratti come merci  
 
senza valore (e si trucchi da Amore) 
sarebbe tanto grande e sì mostruosa 
che non saremmo frutto di calore 
 
paterno, ma di pene d’inferno a iosa 
sparse a destra e a manca, con il livore 
più bieco da… un Dio pessima cosa. 



 

 

1638

 

La peggiore possibile sfortuna 
che ci potesse capitare: un male 
così evidente voluto da una 
forza creatrice malvagia, tale 
 
da non avere proprio più nessuna 
speranza di salvezza. È normale 
per noi che se non ritroviamo alcuna 
spiegazione a tanto anormale 
 
questione, ci blocchiamo d’un tratto e 
non capiamo giammai come si possa 
poi immaginare che ci ha fatto e 
 
amato Qualcuno, che poi ci addossa 
pesi che non si san portare. Matto e 
cretino sei se brami chi ci affossa. 
 
 
Sei una donnetta credulona, sogni 
e scambi i sogni per realtà, e forse 
anche ti giova creder che i bisogni 
tuoi alla fine troveranno risorse 
 
prodigiose per l’amore che agogni 
che ti strapperà infine dalle morse 
della fame, delle ansie e da ogni 
tristezza. Anche ti giova in vaghe Orse 
 
sperar: perché se un Padre tu hai potente 
che ti ama, e ci credi proprio, questo 
è davvero un motivo sufficiente 
 
per non sentirti solo; ogni tuo gesto 
vive nella certezza che la gente 
non fa esperienza d’un viver funesto. 

Donnetta credulona, tu hai trovato 
il modo d’aggiustare, di far salve 
e speranzose le ore. Perché è un dato 
sicuro: questo tuo Padre tra valve 
 
sicure ti protegge, se l’hai amato 
tanto da volerlo attivo, e assolve 
veramente al suo ruolo che gli è stato 
pensato. Attenzïon, Costui risolve 
 
e davvero la vita, quasi fosse 
reale! Ma cos’è mai la realtà? 
Anche il «pensato» Dio fa le sue mosse 
 
incontro a chi lo cerchi. E se la verità  
di questa nostra condizione fosse 
proprio il «pensiero»? Eccolo dunque qua! 
 
 
Non che, pensando a qualunque cosa 
– a Bacco, a Teti ed al Pelide Achille – 
li fo’ reali, in quanto immaginosa 
condizïon possa sprizzar scintille 
 
creative…, che sarebbe gustosa 
buona sorte l’immaginar che mille 
e mille risorse, in aiuto a iosa 
accorse di un pensiero imbecille 
 
che le creda reali, siano tali! 
Ma è un fatto: quel matto che le concerni 
vive la dimensione che reali 
 
per lui le fa, e che io poi discerni 
diversamente non importa: l’ali 
di angeli e paradisi e inferni. 



 

 

1639

 

Chiunque creda, fino a quando crede, 
determina i suoi dei ed i suoi mostri, 
le regole si dà, e la sua fede  
è verace, perché i pensieri nostri 
 
sono l’unica realtà che ha sede 
nella coscienza (che con neri inchiostri 
o colorati intuisce il mondo e il vede). 
Questa opra sì che poi tutto ci mostri: 
 
ciò che fuori ci sta e ciò ch’è dentro; 
non solo ferme immagini: concetti, 
idee, visioni, che nascono nel centro 
 
dell’io che fa, dell’io che è, in effetti, 
come un piccolo Dio. E se mi addentro 
in lui, di Lui ne ritrovo gli aspetti. 
 
 
È una persona, è un punto di vista, 
è un soggetto, è consapevolezza: 
egli ben vede tutto quanto insista 
fuori da lui, ma ha la certezza 
 
grande d’esserci proprio, che esista  
qualcosa dentro e che con sicurezza 
la scorga anche se chiude gli occhi: dista 
proprio niente da sé ed ha l’ebbrezza 
 
dell’essere. In questo àmbito stretto 
e solo qui si compie proprio tutta 
l’umana realtà. E quel progetto 
 
di fede che lo invada, è in combutta 
totale. Ogni certezza al suo cospetto 
d’uguale realtà dentro è costrutta. 

Perciò non confondiamo i reali 
termini della nostra consistenza 
essenziale. Chi trascurando tali 
indicazioni affermi che l’essenza 
 
di quanto c’è consista in virtuali  
energie che messa in atto potenza 
e azione, hanno prodotto disuguali 
vere realtà, pianeti colossali 
 
atomi e quark, onde e vibrazioni, 
microbi, vertebrati e invertebrati, 
muschi licheni e generazioni 
 
di specie in specie su fino ai primati 
e all’uomo, da soggettive questioni 
passa (d’arbitrio) ad oggettivi dati. 
 
 
Perché, e siamo seri, la questione 
davvero è soggettiva. Quando spengo 
questa fiammella ch’è la mia stazione, 
il mio punto di vista, quando vengo 
 
meno per sonno, o per altro, zone 
vuote si fanno, poiché non sovvengo 
nulla, s’annulla l’oggettiva condizione 
ch’è a me legata, e che io ritengo 
 
c’è anche fuori di me, e questo 
pone la mia verità lì in cima 
all’altra, prima, poiché senza il gesto 
 
mio mentale, quella non ha più rima, 
con me, da fare. Esiste, ed io l’attesto, 
anche senza di me, ma io son prima. 



 

 

1640

 

È l’oggettività legata al guardo  
mio, son io che la trascino e prendo 
dentro, e quando un dì sarà che un dardo 
mi porti a morte, in fede, non comprendo 
 
proprio (pure cercando) – non traguardo –  
cosa sarà del mondo mio, che rendo 
spento, vuoto, assente e non m’azzardo 
più nemmeno a capire. Intendo 
 
dire che la realtà ch’io vo’ sapere 
come sia, non prescinde la mia, 
in alcun modo, ed è questo vedere 
 
mio personale il mio reale. Via 
me, come sarà? È come prevedere 
l’infinito per Zero cosa dia. 
 
 
Siam tutti dunque unici e capaci 
d’intendere, ma lo facciamo in modi  
differenti. Infatti i nostri audaci 
sogni, i nostri affetti o gli odi, 
 
sono (lo costatiamo) ben veraci 
esperienze dirette con approdi 
precipui. Non sensazion mendaci: 
ma sono ciò che siamo, proprio ciò di 
 
cui noi siam vivi, secondo varietà 
proprie a ciascun soggetto. E c’è l’audace, 
il timido, l’intelligente, chi ha 
 
capacità dialettiche, chi tace; 
chi si dibatte fino a che si dà 
ragion, chi non sapendo non ha pace. 

Umanità diversa, tanti punti 
di vista personali e ognuno serra 
nell’animo una fede, o propri spunti 
e atteggiamenti: c’è chi è sempre in guerra 
 
e briga, chi non si muove; chi ha assunti 
comportamenti moderati, chi erra 
tra incertezze e paure, chi ha desunti 
altri valori. In questa nostra Terra 
 
sono sicuro, non si può trovare 
due menti in tutto uguali cui appartiene 
identico sentore, ché il pensare, 
 
il volere, il patire ben li tiene 
divisi, e se si può verificare 
fa proprio nulla: ognun vede il suo bene. 
 
 
Sì, ciascuno, all’interno del suo io 
(anche tra uguali verità), ha quelle  
proprie. Le altre (esterne) a parer mio, 
anche identiche sfuggono. Per belle 
 
che siano se non c’è dentro brillio 
di percezione, non c’è fede, nelle 
pieghe c’è un dubbio, un tentennio: 
la verità ha la sua bella pelle 
 
personale, non può venir dall’alto, 
va capita; così ciascun conquista 
a poco a poco di essa quel risalto 
 
ch’è il suo; che se fuor l’ha bene in vista 
ma non c’è l’eco in sé, c’è come un salto, 
non la possiede mai, non la conquista: 



 

 

1641

 

E se anche Dio ce l’avesse mostrata 
(supposto un attimo che esista), certo 
altra prassi non ci sarebbe stata 
che quella dianzi scritta: l’aperto 
 
libro del sapere, con la narrata 
storia, con i consigli, e con il serto 
di fiori ed alberi dell’incantata  
terra di Eden, con grande sconcerto 
 
e stupore, finché non fosse capito, 
lettera morta o poco più sarebbe. 
L’uomo, col suo intelletto, ha finito 
 
per ergersi a misura; gli accrebbe 
l’arroganza, e così fu punito 
e fu cacciato e pace più non ebbe. 
 
 
Questo attesta la Bibbia, e il triste Adamo 
con Eva, avendo ascoltato il serpente 
che l’istigava a cogliere dal ramo 
la mela della conoscenza, sente 
 
vergogna e non capisce. E facciamo 
così anche noi. Ma credo veramente 
che senza colpa, perché ci comportiamo 
così per un «peccato» indipendente 
 
da errori; che dall’origine, solo 
da ciò, cioè da come siamo fatti, 
nasca il bisogno di spiccare il volo 
 
verso saper più eccelsi; e non siam matti 
a volerlo, a cercarlo, e non c’è dolo 
non ci son pecche e non ci son ricatti. 

La Bibbia, raccontando del Giardino, 
destina ai Due per mondo il Paradiso 
ove potessero ir, ma sul cammino 
il divieto a gustar pomo reciso 
 
dall’albero proibito. È un destino 
crudel, un fatto invero già deciso 
(nell’attimo del divieto). Perfino 
è facile argomentar che l’ha deciso 
 
Dio stesso, nell’immensa sua onniscienza 
quando dà il veto: giacché si sovviene 
che regala loro libertà senza 
 
che quelli poi sappiano far bene). 
Peccato originale è conseguenza 
d’un io che non è Dio, che di là viene. 
 
 
Ma voglio dire ora quale senso 
è giusto dare al termine «peccato». 
Mi servo di un ricordo a cui io penso 
sempre: Riccardo, che morì annegato 
 
Aveva venti anni, ed un intenso  
desiderio di vita, diplomato 
geometra. Io – con un sesto senso – 
un dì in piscina l’avevo invitato 
 
perché imparasse di nuotare. Venne 
ma non tornò. Due settimane dopo 
morì nel fiume, a galla non si tenne 
 
né io ero con lui. Or lo scopo 
è di gridar: «peccato!»: perché avvenne 
a me assente di non essergli d’uopo. 



 

 

1642

 

Peccato come quel qualcosa ostile 
che si frappone ed impedisce il bene, 
come un sogno finito, come un vile 
contrasto che abbatte te che per amene 
 
contrade t’accingevi all’arenile 
solatio od agli scogli. Già piene 
di vento le vele che sul pontile 
attraccavano. E niente dolci cene 
 
con l’amata, da quando un malinteso 
l’ha allontanata. Peccato! È questo: 
l’atto che t’impedisce, e ti fa arreso. 
 
E fai peccato quando compi il gesto 
sciagurato, quando tu fai offeso 
il tuo avvenire, la tua vita o il resto. 
 
 
Ma l’uomo che, in questo strano caso 
della vita, non sa ove parare, 
l’uomo che cerca di far persuaso 
se stesso, e d’ascoltare non gli pare 
 
ammissibile quanti ficcano il naso 
ovunque, credi che stia a «peccare» 
se non ricorra ai numi del Parnaso, 
a Dio, a Bacco od a Visnù? Cercare 
 
di farne un peccatore solamente 
perché cerca d’usare il suo criterio 
personale come il solo presente 
 
strumento per discernere, né serio 
è né giusto: egli anzi è intelligente 
e d’arrivare al vero ha desiderio. 

Io scrivo questo per parlar del vero 
che l’uomo, tenacissimo richiede 
sempre più verità, ed il mistero 
è molto grande perché spesso accede 
 
a idee diverse, opposte: ed il sentiero 
diventa sì confuso che il suo piede 
si muove un poco avanti, poi (l’intero 
verso stravolgendo) ritorna e siede. 
 
Per cui non solo esperimenta questo: 
che giunge a fede; ma che spesso non fa 
o giunge a troppe. Ne consegue il gesto 
 
contorto di chi ad un certo punto sa, 
poi si confonde, dimentica il resto 
della storia, è tutto preso d’ansietà. 
 
 
Ei procede a fatica e c’è chi si 
rassegna e non si chiede più niente; 
c’è invece chi s’interroga e ogni dì 
prosegue una ricerca veramente 
 
impossibile. Verso i traguardi sì 
ambiziosi, s’avvia tutta la gente 
perché abbisogna di capire per chi 
si viva o se non c’è un accidente! 
 
Scoprendosi ciascuno in viaggio, chiede 
saper l’origine, dov’è il traguardo, 
e gli serve così un atto di fede. 
 
Ma non è facile, e non perché tardo 
egli sia a capire… Non ci vede 
e si strugge, ché non è un infingardo! 



 

 

1643

 

La questione è quel Dio di cui già prima 
facemmo cenno, e la partenza è 
soltanto l’io. Portavo alla cima 
la questione del Dio crudel perché 
 
ci sono troppi guai. Qualcuno lima  
il problema (la donnetta) e fa sì che 
ci sia facil risposta, e c’è chi mima 
il Padreterno e il crede uguale a sé. 
 
E allora anch’io con voi ci provo, anch’io 
in mezzo alla burrasca cerco il porto 
ove si trovi e se si chiami Dio, 
 
se non è vero proprio ch’egli è morto, 
come ha scritto qualcun che addio 
gli diede, allorché si fu accorto. 
 
 
Io cerco in Dio l’unica soluzione, 
la cercherò guardando nella vita, 
nelle sue cose e in quella percezione 
segreta in me che ben già me l’addita. 
 
Lo sento che è alla base d’ogni azione, 
che attira e spinge e a proseguir m’invita 
in questo mio cimento, con passione, 
speranza, tenacia, gioia infinita. 
 
Io sono fortunato perché sento 
nel fondo della mia grande speranza 
la voce stessa di Dio, nel sentimento 
 
che mi anima. Così meno la danza 
con sicurezza e di nulla ho spavento, 
sicuro al vento io do la mia baldanza! 

Sono sicuro perché tanti guai, 
che ho avuti, non m’hanno prostrato; 
son fiducioso: non l’hanno fatto mai! 
Sì, colpito duro… lo sono stato 
 
– più e più volte! – ma è vero, sai? 
Chi dalla mala sorte è tartassato 
diviene forte, robusto ed assai 
capace di opporsi al rio fato  
 
che vorrebbe schiacciarlo! Questo Dio 
ch’io sento in me è chi mi dà la forza; 
senza di lui che potrebbe il mio io? 
 
E mi ha mostrato che nella mia scorza 
scorre la linfa sua, mi dà l’avvio 
e con le privazioni mi rinforza. 
 
 
Da poco più non brillano le stelle; 
sparse nel cielo in infinite forme 
vagan schiere di nubi a pecorelle. 
E vanno tre lampare lungo l’orme 
 
ben note, in alto mare, le belle  
coste mirando ove uniforme 
distesa indichi approdo e, nelle 
ceste, il pesce con la morte s’addorme. 
 
Più tardi sul mercato due donnette 
contenderanno a sé l’ultimo fondo 
e l’ambulante in giro per le strette 
 
antiche vie, tratto il fiato profondo, 
urla e vendendo svuota le cassette: 
“U pesce, ‘u pesce!”… d’un fatale mondo! 



 

 

1644

 

 



 

 

1645

 

 
 
 
 
 
Canto secondo 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
La vicinanza, il disturbo, 
l’incontro; 
il mezzo della ricerca: 
l’intelligenza, corretta 
dall’atteggiamento poetico; 
i perché della forma: 
se non poeto io canto; 
il proposito:  
una conquista per sé 
a disposizione di tutti. 



 

 

1646

 

 



 

 

1647

 

È pieno il treno ed è davvero poco 
lo spazio per le gambe. Ci sarebbe  
se ognuno, stando ben composto, in loco 
di sbragarsi, stesse al suo posto… Crebbe 
 
così il disagio – come un fuoco 
di Sant’Antonio – e, ciascuno, ebbe 
bisogno d’allungarsi e fece invoco 
a quel di fronte, ché gli concederebbe 
 
spazio alla destra se n’avesse a sinistra. 
Funziona per un poco, ché gli prude 
d’accavallar le gambe e s’amministra 
 
già per potere farlo… e non conclude 
nulla il suo gesto, ché non si registra 
beneficio! Tal rimedio delude… 
 
 
Casco pure dal sonno e, alla buonora, 
ora pare che tutto ben s’aggiusti, 
alla meglio. Si sposta, una signora, 
di fronte, a sinistra. Par che gusti, 
 
vicino al finestrino, della flora 
autunnale ingiallita, gli altifusti, 
che passano radenti e l’aurora 
che, lontano, s’indovina tra i fusti 
 
di acacie, querce e qualche verde abete. 
Osservo quel suo volto, che ingioiella 
un’attenzione viva, quella sete 
 
di vedere che ha, mirando, e nella 
mente chissà quali emozioni o quiete 
sensazioni intanto rinnovella. 

  Il signore di fronte a me, seduto, 
  non sta facendo niente e appare assente. 
  Sta lì fermo, come fosse perduto 
  in altri luoghi o in altri tempi. Sente 
 
un gran distacco, ma non cerca aiuto; 
e fugge altrove ed insistentemente, 
perché di certo mostra un gran rifiuto 
di questo che abbiamo qua, immanente: 
 
ché se non muove un poco le sue gambe 
io proprio non so più come m’aggrazio 
per le mie. Le ha stese, lunghe, entrambe 
 
davanti a sé, e che io provi strazio 
di formicolii, o sia costretto a strambe 
pose non cura, né mi lascia spazio. 
 
 
E quando il treno ondeggiando fa un violento 
scarto da un lato – li ho davanti agli occhi –, 
coinvolti nel più ampio movimento 
– che il solito – l’urtano i miei ginocchi; 
 
cozzano i suoi e un gran fastidio sento… 
Mi disturba che io così lo tocchi, 
anche se poi è suo l’allargamento… 
in quello spazio mio; e che io imbocchi 
 
meglio i miei pié tra le gambe, nel posto 
che lasciano a me – in modo tale che 
s’eviti il contatto – decido, a costo 
 
di restare più storto. Certo che è 
un disagio! Ma non son più disposto 
a quel disturbo, è più forte di me! 



 

 

1648

 

Muovo a sinistra, ove – una signorina –  
sta leggendo un suo libro. Ha incrociate 
le belle gambe, ha gli stivali… Affina 
la sua cultura o fa rilassate 
 
queste ore? Sbircio… Non è più fina 
la mia vista e m’appaiono sfuocate  
le lettere; oltre il libro, una testina 
graziosa, con fattezze ravvivate  
 
dal trucco. Ma una punta (dondolando) 
del suo piede - ecco, ora è lei! - mi scocca 
come un calcetto involontario. Dando 
 
mostra di non notarlo (in quanto sciocca 
cosa è l’avvedermi) sto notando 
che mi fa senso che così mi tocca. 
 
 
È un caso o «volontà»? Io – scrupoloso – 
misuro se avvicina la distanza 
(che pure c’è) e «tac!», ecco m’ha esploso 
un’altra infinitesima speranza… 
 
di che?! Io sono un contegnoso! 
Io tengo alle distanze! Eppur… la danza 
tra il lecito e l’illecito non oso, 
 non mi piace (ora) fermar… Abbastanza 
 
contraddittorio, spero il «volontario» 
o lo temo? L’invadenza sottile 
che perfora questo grande divario 
 
di desideri opposti, con puerile 
emozione, sconvolge il calendario 
dei miei gesti scontati e del mio stile. 

Distanze enormi, forme, architetture 
ben lontane… di questo io m’accorgo. 
Anche se più vicini ci affolliamo 
– in vetture stipate –, anche se porgo 
 
stretto contatto, in tutto, mentre stiamo 
insieme, ciascuno resta ancor borgo 
appartato… L’un dall’altro distiamo 
vuoti abissali, nell’intenso gorgo 
 
dell’essere. Ma ci basta un «tocco», 
un tocco «vero» e ci accade un prodigio: 
tra i poli all’improvviso c’è lo scocco 
 
d’un fulmine che rompa un cielo grigio. 
Ed – a quel punto – si annulla ogni blocco 
che c’è e si ha l’avvento di un fastigio. 
 
 
Noi siamo sopra il treno, stiamo portando 
in giro, in corpi di vissuta pelle, 
tristezze e angustie di cui stiam cercando 
di liberarci e… sogni. Folla nelle 
 
sue vie, ormai stiamo completando 
anche la capienza del mondo. Delle 
solitudini rimangono, andando 
così le cose, solamente quelle 
 
dell’anima. Non càpita ch’essere 
‘sì stretti porta al facilitarsi 
del capire… Invece un malessere 
 
insorge. Stranito, l’approssimarsi 
tu scorgi – di quanti vedi tessere 
vicino a te la tela – e allontanarsi. 



 

 

1649

 

Stiamo correndo a cento all’ora. Vedi 
dal finestrino il movimento: quello 
ch’è più vicino… sfreccia via, e di 
esso scorgi soltanto un velo – nello  
 
svelto passare – in quanto l’intravedi  
appena e sembra sfocatura dello  
stesso soggetto, ed ha un corpo che credi… 
«trasparente»! Ricadi nel tranello 
 
della velocità, che non dà modo 
– quasi mai! – di ben vedere quanto 
ti sfugge troppo svelto accanto. E il sodo 
 
è ombra!… Il più lontano, d’altro canto 
lo scorgi bene; alla coscienza approdo  
fa corporeo, e si muove soltanto. 
 
 
Ed anche quando sei troppo vicino 
e vedi sol dettagli, assai sovente 
non sei in grado di capire. Fino  
a quando non t’allontani (solamente 
 
un poco e già ti basterà), persino 
non riconosci quanto sai, e una lente 
d’ingrandimento – usata – è un tantino 
sbagliata, un mezzo che usi assurdamente... 
 
Questo per dire che, nei vari fatti 
che tu voglia saper, devi accertare 
quali (tra i tanti) siano i mezzi adatti 
 
e quali invece «non» possono dare 
aiuto; e se – d’acchito! – sembrano atti 
al caso tuo…, non lo puoi già giurare. 

La sola vicinanza – come prima 
vedemmo – uno strumento sufficiente 
sempre non è, per chi vuol ire in cima 
al risultato, capire il presente 
 
che cosa è… ed appurar l’opima 
corposa essenza di quant’è immanente. 
Non basta già! Occorre far di lima, 
forbici e pialle un uso ben sapiente,  
 
ché sono da… affilare, da… approntare. 
Quegli stessi strumenti (che efficaci 
ritieni) forse più non li puoi usare 
 
‘sì come sono, ché non son capaci 
ancora: ché qualcosa manca, a fare 
uso corretto, esperienze mordaci. 
 
 
Tra i «mezzi», io intendo usare quello 
dell’«intelletto», che ragiona e crede, 
pensa e conciona, e vede il brutto e il bello, 
grandezza e infamità, sapienza e fede. 
 
Ma l’intelletto cade in un tranello 
sottile… quando agisce e non s’avvede 
che la logica stretta approda nello 
sconcerto – grande! – di chi ben procede 
 
ma non conclude. Ché il metodo usato 
– quando è carente la certezza – il meglio 
non ottiene, ed è oscuro il risultato 
 
della gnosi. Mi accorgo…, io che sorveglio, 
e cerco perciò il modo che il pensato 
sia il frutto già d’un «intelletto sveglio». 



 

 

1650

 

Sveglio è chi fugge via da tentazioni 
di metodi imponenti e dati certi…, 
esclusivi. Non che io creda buoni 
gli opposti aspetti oscuri e quelli incerti 
 
o che sostenga che le imprecisioni 
di linguaggio e pensiero abbiano merti 
ben maggiori per trarne conclusioni. 
Ma voglio usare ciò che faccia aperti 
 
ampi orizzonti e non l’angusta via; 
io voglio dilatare – ‘sì facendo – 
le immagini; e che l’aspetto sia 
 
limpido e chiaro (anche rifuggendo 
precisione e dettaglio). La «poesia», 
aggiungo: il miglior mezzo che intendo! 
 
 
Spiega senza parole, fa intuire 
anche accennando ad altro…, la poesia! 
Ci dà una mano, perché sa capire 
la vita; coi suoi modi: fantasia 
 
(capacità stupenda, a presagire, 
più di quello che passa); nostalgia 
(ricordo delle tracce di un ire 
lontano, arcano, o premessa che sia, 
 
dello sperato); e, poi, v’è l’attenzione 
(riposta in chi la legge) a cogliervi 
un messaggio, a scoprire l’intenzione 
 
del poeta (che – sai – aspira a porgervi 
l’intima essenza – non la spiegazione 
papale – e sai che punta a coinvolgervi). 

L’intento vero del poeta, regge 
la poesia... Sì, essa è il veicolo 
giusto, che può coinvolgere chi legge 
senza che poi si corra il gran pericolo 
 
d’un veder piatto. Oh, certamente, schegge 
di vera arte, un ammennicolo 
di luce (sol per ciò!), più non sorregge 
quando v’è chi l’abusa! È un vicolo 
 
cieco, quando il poeta non sa esprimere 
il suo intento…Allor si fà banale 
e cade; e – senza! – oh che deprimere! 
 
Ché il solo mezzo (da sé!) è dozzinale: 
non sorregge le speranze – effimere – 
del poeta mancato, e… tarpa l’ale. 
 
 
Non vado in cerca d’ali di poeta 
– io, però! –, non tento opere d’arte! 
Mi sento già come un pezzo di creta 
che indaghi per saper qual sia la parte 
 
che recita… Domanda quel che vieta 
od imponga, nell’intimo, le carte 
di un progetto, o di una pura meta. 
Non basta la ragione (essa è in disparte 
 
e non può dar risposte) e delle impronte 
senso chiede alla lirica…, opportuno: 
«La mia creta riceve… ha di fronte 
 
chi preme e la conforma…E’ forse uno 
scherzaccio del destino, oppure un ponte 
che assieme getta sé, verso Qualcuno?» 



 

 

1651

 

La poesia - insomma! - è solo un mezzo, 
per me, e non un fine! È possente, 
strumento! Valido, a capire avvezzo… 
se mosso da ragione. Ben cosciente 
 
di questo, lo sto già usando da un pezzo 
e m’accorgo ch’è vero, che si sente 
(e perciò dunque così ben l’apprezzo) 
l’aulico respiro, il volgere incipiente 
 
che ha dentro la tensione e la speranza, 
anche se il verso geme. E, di ciò accorto, 
affronta l’onde già la mia paranza… 
 
ed io vagheggio quel lontano porto, 
sicuro…, ove esista temperanza…, 
con l’armo di poesia ed il suo apporto. 
 
 
Perché non sia un pretesto (e il gesto un frutto 
facile) d’un sol passo io non arretro: 
disciplina di rima, un costrutto 
ben rigoroso impongo, un ritmo e un metro. 
 
Compongo due quartine e dopo butto 
giù due terzine, e di fare impetro 
in modo tale che il verseggio tutto 
sia fatto di sonetti, l’uno dietro 
 
l’altro. Oh, lo so bene, il sonetto 
è un canto svelto, un dir che duri poco, 
soltanto quattro strofe. Ma l’effetto, 
 
nuovo, ch’io voglio, avendo tanti – in loco 
di uno – è che, così, ci sia l’aspetto 
del susseguir che a un fuoco segua un fuoco. 

A fuoco mette (ogni sonetto) un senso 
od un pensiero e qualche altra cosa… 
molt’altre. «E il fatto che ciascuno - penso -  
concluda un’intenzione, fa riposa 
 
la mente». C’è una pausa… all’intenso 
sviluppo. È cosa certo faticosa, 
quando non c’è un respiro... È propenso, 
chi legge, a stancarsi. Ma se posa, 
 
invece, quando termina un sonetto…, 
anche se un altro viene, messo in fila, 
l’attenzione ritorna. L’intelletto 
 
riesce ad annodare i sensi: in pila, 
– gli uni sopra gli altri – e c’è l’effetto 
che l’opra avanzi e l’armo ben… si affila. 
 
 
S’affila l’armo e taglia l’onde. E, andando 
con i suoni di rime e con il verso, 
si ha un riecheggiare… Accade quando 
in punti (come attesi) d’universo 
 
scandire… risuoni il dire, tornando 
su di sé. Come svolgendo all’inverso 
la memoria, la sillaba – ondeggiando,  
già nota, udita già – s’avvia verso 
 
un canoro risuono… e ciò l’avvale: 
è musica. Che la cadenza funga 
da sostegno, mi sembra assai normale… 
 
anche per ciò la scelgo. E che io giunga 
a forma antica, che importa? Se tale 
modo – al verseggiar – il canto aggiunga? 



 

 

1652

 

Così, se non accade che il calore 
poetico riscaldi, non mi pare 
(solo perché impastato di un sapore 
già noto) che si guasti il verseggiare. 
 
Se non altro resta vivo l’odore… 
del ritmo arcano e dell’alternare 
delle rime. La strofa – se valore 
abbia di poesia – giudicare 
 
io non curo. La verità è questa: 
la forma non lo esclude più di tanto. 
Ma io cerco strumenti e mi sta in testa 
 
che se così si avvale dell’incanto 
di ritmi e suoni – e  tal si manifesta 
l’opera mia – se non poeto, io canto. 
 
 
Ma canto come un che di poeta, 
più che il «valore», insegua il «modo», perché 
– come già scrissi – di costui mieta 
non gli allori, ma le intenzioni. Poiché 
 
la forma di poesia è via concreta 
che porta al meglio, ove accada che 
l’intelligenza sola – e l’esegeta 
ragione –, fidando troppo su di sé, 
 
non riesca veramente più di tanto. 
Come ho già detto più di un’altra volta 
la ragione io uso, ma – accanto  
 
ad essa – io tento sia coinvolta 
la lirica. Voglio così l’impianto 
di un poema: opera vasta e colta. 

Opera vasta il poema del sapere, 
che si conduca verso affatto oscura 
meta! Per «questa vita» descrivere 
– così com’è – di certo la cultura 
 
e la sapienza sono indubbie sfere 
utili. Per intuire la «natura» 
(qual è?), il «fin», l’«origine» (sapere 
se c’è, se c’è «cosciente architettura» 
 
e tanti altri temi)… possiamo solo 
brancolare... Su un treno ci troviamo, 
di dove viene, dove andiamo? E il ruolo? 
 
Non basta la sapienza che abbiamo; 
ci vuole anche un grandissimo volo 
immaginifico… Su, ci proviamo? 
 
 
Ci provo, io! Perché ho la speranza 
di giungere ad un punto e a un risultato! 
Non sarà «Verità», ma… la «sembianza 
sua» su di me! Avrà il significato 
 
dei miei modi complessi, ché l’istanza 
è sempre «personale»! E’ il «mio» pensato, 
quel che ho capito «io»! Cittadinanza 
può Verità trovare «in noi», dato 
 
che «in assoluto», se esista, si ignora? 
Sì, io lo so – per questo mi concentro! – 
che un livello è possibile: dimora 
 
«dentro di me», qui proprio nel mio centro. 
Se perverrò a un comprendere, allora 
avrò una fede e… mi ci butto dentro. 



 

 

1653

 

Ciascun di noi può pervenire ad una 
«sua propria» verità. Nel canto primo 
già ne scrissi: che la cieca fortuna 
agisce come fa e che da mimo 
 
ognuno – della Verità – raduna  
quanta ne sa. Ma più chiaro l’esprimo: 
la sua bandiera nessun mai l’abbruna. 
E così faccio io pure, e inseguo, adimo  
 
la Verità, e la stringo… al mio stinco! 
Ma se verrò, così, a una convinzione 
– e la dirò – ad essa io non vi avvinco, 
 
perché avete la vostra. La funzione 
della mia – anche se ben l’evinco – 
termina e resta mera «illustrazione». 
 
 
Se poi quel vero che voi ben vediate, 
ben meditato, lo facciate vostro 
questo è un evento mio che – il crediate 
o no – non vi danneggia, e lo «dimostro». 
 
Io sono «io» e voi ve ne restate 
sempre «voi». Se attaccamento io mostro 
alle mie tesi, oh, saldi ve ne state! 
Non punto ad acchiapparvi col mio rostro, 
 
non miro a conquistarvi! Userete 
– se un bene vi parrà – quelle conquiste 
personali che io farò, se vedrete 
 
che convincon pur voi, di per sé, viste 
da voi nell’intelligenza che avete... 
e non perché a voi io l’abbia smiste. 

Ma la funzione indubbia, pure in questa 
maniera, che assume la ricerca 
che si fa, e che si mostra, certo resta 
grandissima. Anzitutto, perché cerca 
 
pur sempre «Verità» (anche se in testa 
mia). Se il contenuto stretto «alterca» 
con chiunque rilegga, è sì «protesta», 
ma è anche un’«occasione». Chi ricerca 
 
il vero e mostra il corso, lascia tracce 
preziose in ogni modo: riflessioni 
fatte; idee che hanno spesso facce 
 
inusitate; sollecitazioni 
che utili sono e non vane minacce 
di mali: offerte – anzi! – di doni. 
 
 
Avendo fatto il punto e messo il dito 
sul senso che io do a questo andare, 
io, sul mio treno, quanto più spedito 
si possa, io mi appresto a trasmigrare. 
 
Desidero arrivare. Intimorito  
non sono; io lo credo – e già, mi pare, 
ve l’ho detto – che il risultato ambìto 
io son convinto alfine d’afferrare… 
 
comunque! Io con questa guttaperca 
di Sumatra modellerò il mio farmi: 
colla poesia della mente. Chi cerca 
 
trova – è vero! –… qualcosa! Ho armi 
adatte, assieme a mezzi di ricerca 
– i migliori! – E’ l’ora d’affrettarmi! 



 

 

1654

 

     



 

 

1655

 

 
 
 
 
 
Canto terzo 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
La falsa partenza nella ricerca 
delle origini;  
lo stato di Perfezione; 
i mezzi dell’uomo  
per conoscere la realtà; 
la tecnologia  
come potenziamento dei sensi; 
il computer, come potenziamento 
della ragione; 
limiti dell’intelligenza artificiale; 
il bivio. 



 

 

1656

 

 



 

 

1657

 

Al «principio»… Ma non mi par sia questo 
il modo proprio giusto d’iniziare, 
perché se un «principio» è manifesto 
si pone esista il «tempo»… già a segnare 
 
il prima e il poi. Ché lo stesso gesto 
d’un Dio creatore, avrebbe un cominciare 
posto così. L’unico vero testo 
che si potrebbe proprio giudicare 
 
«ben scritto» dovrebbe affermare solo: 
«Tutto e nient’altro». È un «contrattempo»… 
Dio! Entità che è come un crogiolo 
 
in cui tutto coesiste nel contempo 
ed ogni dimensione! Fuori è un dolo 
cercar da Lui: Dio è il «primo tempo»... 
 
 
Non è il tempo la causa universale. 
Voi mi dite «che c’è». Ma – se esso c’è –  
o «ha un inizio», oppure è normale 
dire che «c’è da sempre». Poiché 
 
solo Dio può essere Chi vale 
talmente da crearsi «tutto da sé», 
la questione del «tempo» è posta male: 
perché in effetti esso «non c’è», giacché 
 
non è «qualcosa», è una «relazione» 
e in quanto tale «si misura». Chiedi 
a te stesso se far misurazione 
 
è possibile tra cose «che non vedi 
ancora esistere». La creazione 
del mondo ha un altro Padre. «Ora ci credi?» 

E così è per lo «spazio»: ché se questi 
ci fosse «di per sé», o infinito  
sarebbe, senza soluzione (e avresti 
spazio indicibile, di sé riempito), 
 
o invece – ripensandoci – potresti  
capire che anch’esso è costruito 
in base a relazioni (che diresti 
sono – «spaziali» per tipo – tra un sito 
 
e un altro). Ché – ove mancano due enti 
qualunque e non c’è… proprio un nonnulla – 
non c’è neppure l’ombra o un accidenti 
 
di «spazio». Ché – nel «niente» – si annulla 
anche lo «spazio». Ordunque… senti senti: 
sarebbe giusto incominciar dal «nulla»? 
 
 
È vero: per capire come stanno 
le cose, fatti fuori «tempo» e «spazio», 
l’originale assetto, che di inganno 
sia privo, che sia il «nulla» – «prima ratio»… 
 
ed «ultima»? – «nulla di nulla»? Vanno  
le cose l’un fatta dell’altra? un dazio 
resta pur sempre da pagare? L’hanno 
capito gli scienziati (e li ringrazio): 
 
configurano il «vuoto», tutto però 
non fatto di «nulla». Io, come sia, 
l’ho detto: «vuoto di vuoto»… (pieno!) e so 
 
spiegarlo solo con la poesia… 
– Fuori dal «tempo» – pieno il «vuoto» può 
essere… in potenza! E’ come un «Pronti? Via!» 



 

 

1658

 

L’origine! Il «vuoto» (che è «pieno» 
– per equilibrio – d’una «consistenza» 
ch’è tutta sua) è come un altaleno 
tra l’essere e il non essere, l’essenza 
 
e l’esperienza contraria… Scateno 
di un qualche cosa che è… mentre non è! 
Che è’… senza essere! Ho tolto il freno 
– del tutto – al raziocinio e l’evidenza 
 
ho di un qualcosa che appare tutto 
e niente ed ha una forza «tremenda»… 
E – proprio in quanto «tale» – ha un costrutto 
 
«complesso» –  un sì e un no! – che la vicenda  
è «uguale e contraria», dappertutto! 
Sì: un «odio-amore» involve ogni faccenda! 
 
 
Ma come mai può essere? Vedendo 
con molta fantasia si può «intuire» 
che questo potere, così tremendo 
nell’esplodere (e nel suo contrire), 
 
– agendo fuori del tempo – lo intendo 
come «acquattato dentro sé»: finire 
con un «botto» non può, in quanto – essendo 
questo un «evento» cui non c’è un seguire – 
 
agisce… non agendo: «in senso lato». 
È l’Equilibrio: qualcosa il cui perché 
è «innato»; e tutto quanto è condensato 
 
in un immenso vuoto, che ha in sé 
– al punto Zero –: spazio, tempo, il dato 
dimensionale… «Perfezione». Questo è! 

Perfezione. Questa sola parola 
veramente basta, per descrivere 
(e capire) la condizione sola 
che ha lì… tutto in sé. In cui iscrivere 
 
ogni riferimento, come fola 
di infinite istanze opposte, vere 
in una sola «modalità». Vola 
poesia! Quest’Essere-NonEssere 
 
canta! Che mentre è non è, in un gesto 
infinito; e che, se fosse, «sarebbe», 
e già perciò diviso e – in quanto a questo – 
 
avrebbe vita, che principio ebbe 
da una lacerazione. Ho fatto presto? 
Dell’altro mai ancor dir si potrebbe? 
 
 
Si, che la Perfezione è ogni cosa: 
il tutto e il suo contrario. Ch’è compreso 
già il tempo, come una molto ritrosa 
relazione tra il detto e il sottinteso. 
 
Agisce mentre non agisce e chiosa 
in un modo indicibile l’esteso 
spazio-non spazio… che soffonde, a iosa, 
nel mentre (invece) è tutto in sé «rappreso». 
 
Tra questa Perfezione e il puro «niente» 
la differenza è enorme: mentre l’una 
è come un cristallo trasparente 
 
che non riesci a scorgere (ché alcuna 
sostanza ti si mostra, ma è apparente… 
se si frantuma) quell’altro… nessuna! 



 

 

1659

 

Quel cristallo perfetto si risuona 
in sé, come una coppa di spumante 
lisciata intorno all’orlo. E la buona 
sorte del mondo da ciò è derivante: 
 
l’Essere esiste ed il suo canto intona, 
il Non Essere pure, ma è «vacante» 
l’esperienza che dà. Zona per zona 
questo fenomeno – ‘sì ridondante – 
 
si manifesta… e ogni cosa compare, 
rigogliosa, con grande abbondanza 
d’eventi successivi. Il tutto appare 
 
come ricchezza e qual moltiplicanza, 
tra tanti sovrappiù di un solo affare 
che inizi a rotear, come se in danza! 
 
 
In questo vedo, e ne fo’ esperienza, 
ch’è tutto un susseguir di «fotogrammi» 
diversi e derivanti da un’essenza 
che è in molti tempi ed in diaframmi 
 
di spazio s’è divisa, d’evidenza… 
reale… Ma – di tutto questo – fammi 
capire! In quanto l’«io» – che all’apparenza 
è sempre in sé – già intravede «drammi» 
 
e «passioni» come «sequenza greve» 
d’un «volgere», che «tempo» noi capiamo. 
E crediamo che l’«attimo» – da lieve 
 
stacco tra sezioni vicine – (siamo 
capaci d’inventare!) sia un breve 
«volger di tempo». E – dì per dì – «viviamo». 

La ricchezza dell’«io» fa esperienza 
multipla, in fasi tra loro diverse. 
Riconosciamo la nostra presenza 
nel prima e poi; sono facce perse 
 
quelle «già passate», ed è imminenza 
quant’è «futuro»… In tutto aperse 
ciascuno bene gli occhi e l’evidenza 
di se stesso trovò, in molto terse 
 
consapevolezze: era davvero 
egli chi nacque, cadde e s’accorse, 
colui che amò, sperò, giurò nel vero, 
 
soffrendo, sorridendo, anche se – forse – 
il tempo lo distrasse sul sentiero 
della memoria e delle sue risorse. 
 
 
Siccome un disco che ha tante spire 
(e che, in sé, non ha alcun risuono) 
accade che, quando lo fo’ scalfire 
da un grammofono… io… mi suggestiono, 
 
e il cervello riesce a convertire 
le onde generate – che  imprigiono 
nei timpani – in modo che capire 
le so con quello poi che chiamo «suono»... 
 
(e il «suono» è un «modo» di captare, ché 
in sé è solo un’onda, ma la mente 
lo rappresenta, concepisce, perché 
 
sa forgiare valori all’esistente)… 
così possiamo dire certo che 
in quanto al «tempo»… va ugualmente. 



 

 

1660

 

La ricchezza di sequenze mi inganna 
(la leggo «tempo», era «suono» nel disco); 
Ie sensazioni sono di una spanna 
spostate e a modo mio le «concepisco» 
 
come un tempo che avanzi e la tiranna 
legge sua imponga. Non l’attribuisco 
proprio per niente a me, ma a condanna 
dell’esistenza, che avrebbe – capisco –  
 
questa ferrea trascorrenza «calata 
imperturbabile», già, «in eterno», 
su di sé! Ma è solo «immaginata» 
 
questa legge! E che anche il Padreterno 
– pensiamo – ce l’avrebbe! ‘Sì forgiata  
a sua «Signora», a «Paradiso e Inferno»! 
 
 
Ma noi, che viviamo e trascorriamo 
(di fotogramma in fotogramma nello 
specifico capire) ci rendiamo 
ben conto che noi «siamo» uno «stornello» 
 
(come un risuono): Perché se isoliamo 
gli attimi separati, sul più bello 
cosa ci resta? Noi non percepiamo 
più nulla! Infatti siamo proprio quello 
 
(e solo quello) che «sentiamo», quando 
«trascorre» la sequenza. È troppo nuova 
e dura cosa – verità toccando 
 
e quella che imponiamo alla prova 
della vita – metter del tutto al bando 
il tempo eterno e la sua alcova! 

Ed anche a riguardo dello «spazio» 
(e questo è più difficile ancora) 
come pensare senza un vero strazio 
della mente che esso si dimora 
 
– così com’è! – solo nella mia «ratio»? 
io ne approfitto e mi par giunta l’ora 
di capire come anche l’iperspazio 
dell’infinito non esiste: affiora 
 
qual concetto soltanto, perché il vero 
essere suo (fuor di percezione 
di specie umana) è un gran mistero 
 
cosa sia! Non ha la dimensione  
certo mentale, ché lo spazio è Zero 
(quello concetto dalla sensazione)! 
 
 
Ma allora è già più facile capire: 
che la partenza di quest’Universo 
o, forse, «non c’è stata»; o che puoi dire 
che «c’è tuttora», il che non è diverso. 
 
Del «tempo» (che ho saputo definire 
una sequenza «letta») invero il «verso» 
non m’è parso importante. E del seguire, 
se è «velocità» (e se va perso 
 
il senso di «durata del passaggio», 
per cui diventa Zero), cosa importa 
il prima e il poi? Se tutto il lungo viaggio 
 
dell’eternità tende a Zero e porta 
così i suoi estremi a toccarsi? È saggio 
stare a veder cosa comporta? 



 

 

1661

 

Col tempo che s’annulla (solamente 
per come lo pensiamo – infatti resta 
ogni sequenza ancor ben evidente 
anche se l’una contro l’altra pésta –) 
 
con lo spazio azzerato (che la mente  
ha ampliato), mettersi ora in testa 
quella condizïone ch’è immanente 
al tutto onnipresente…, non son gesta 
 
ugualmente da poco. Ma, il tutto 
a un Ente senza tempo e senza spazio 
tutto compreso, si è così costrutto 
 
che immaginar si può. Ora ringrazio 
il mio voler capire, che mi ha istrutto 
per questa strada… Ma non sono sazio! 
 
 
Giunto alla Perfezione (un calderone 
in cui stia tutto) la storia potrebbe  
fermarsi. Ma invece la questione 
è che chi qui mentisse ci direbbe 
 
di aver capito molto e che l’azione 
si sia chiarita… ma ci mentirebbe, 
o dimostrerebbe poca attenzione 
e certamente proprio non saprebbe 
 
nulla di nulla! In quanto tutto questo 
finora è stato solamente un modo 
per iniziare a muovere un contesto 
 
difficile… che io spesso vedo ed odo 
mal affrontato, e perciò protesto 
contro ciò ch’è scontato. Vengo al sodo: 

Sono scontate nella storia umana  
le nostre concezioni, della mente, 
per cui si pensa che, nella fiumana 
di quest’eternità, il tempo cogente… 
 
sia! E i credenti della Fede vana 
speranza pongono, così, a «presente 
passato ed avvenire»! Ed è una strana 
cosa che un Signor – onnipotente! – 
 
c’infili in una eternità proiettata… 
nel futuro! Molta simbologia 
dell’uomo – sovente! – è scambiata 
 
per indiscussa realtà…, che sia 
la consistenza della scombinata 
esistenza. Ma è solo fantasia! 
 
 
E così pure il «luogo». Siamo presi, 
acchiappati nello spazio. Che questo 
sia già l’altro termine di una tesi 
ben ricorrente, per la quale il gesto 
 
deve compiersi in un àmbito che si 
configuri in un volume, ed il resto 
(il pensiero, ogni cosa), la cinesi 
sia d’un contesto obbligato, m’appresto 
 
a confutar. La realtà ha facce 
assai diverse (cosa sia, forse  
non sapremo mai). Nelle sue bisacce 
 
ci sta molto di più delle risorse 
nostre. Ma più d’uno sulle sue tracce 
si mise… e nemmeno se ne accorse! 



 

 

1662

 

L’uomo… crediamo di sapere quello 
che fa, ma fa una cosa sola innanzi 
all’altre: egli s’accorge. E il modo bello 
tutto suo, di farlo, che dissi dianzi, 
 
avviene immaginando, dando dello 
stuolo di onde luminose ganzi 
risalti. E l’uomo che è «cieco», nello  
scuro della visione sua, s’avanzi 
 
in parte ad intuire è certamente 
impossibile: né luce, né tono, 
né colore. Anche la forma sente 
 
la mancanza di luce. Ma è buono  
il tatto. E così il non vedente 
con le sue mani tasta come sono. 
 
 
Oppure: spiega il suono al non udente! 
La visione del mondo così avviene 
sintetizzando forme d’apparente 
risalto, e la mente ben sostiene 
 
il ruol che porta alla intelligente 
concettualizzazione e si fa piene 
del simbolo le stive, che consente 
di riconoscere già – e molto bene – 
 
cos’è quello che ha innanzi, ad ogni volta, 
anche se è la prima. Il concetto 
è il grande approdo e fa ben fare molta 
 
strada al pensiero. Ma quell’intelletto 
(cui percezione da sempre fosse tolta  
di sensi) che potrebbe, poveretto? 

Sarebbe cieco e sordo e senza gusto 
senza senso di tatto ed odorato… 
Ditemi come mai in questo angusto 
modo di esser, tanto menomato, 
 
potrebbe scaturir un modo giusto 
qualunque di capire il mondo ingrato! 
Di questo fatto un poco mi disgusto, 
io sono al suo cospetto fortunato, 
 
ho però in tutto solo cinque sensi 
i quali, pur essendo essi efficaci, 
non son adatti a coprire gli intensi 
 
aspetti della realtà: capaci 
di una «visione». Insomma si è propensi 
a giudicarli aspetti non veraci. 
 
 
Ma ai cinque sensi nostri propri 
molti furono aggiunti dal progresso 
scientifico. Traducono altri volti, 
altre letture – fatte col processo 
 
della tecnologia – specie in risvolti 
che usano la vista e ogni suo nesso, 
altre volte l’udito. Sono còlti 
(così, ad esempio, attraverso lo stesso 
 
senso) foto, radiografie, diagrammi. 
Per cui «vedi» le ossa, «vedi» il cuore, 
o assisti su nel cielo a certi drammi 
 
delle stelle, o entri nel tepore 
di un seno, attraverso ecogrammi, 
radar sensori ed un calcolatore. 



 

 

1663

 

L’umanità, che giunta a un certo punto 
s’era fermata e non andava avanti 
(con l’«ipse dixit» ogni nuovo spunto 
era «bollato», di quegli arroganti 
 
del sapere), da Galileo avuto 
novell’aiuto, ha ricominciato 
a guardare, a cercar. Con nuovo fiuto, 
l’uomo ha sfondato in versanti 
 
non immaginati. Ben rovistando 
in lungo, in largo, alla diritta e in tondo 
(con telescopi e radio-onde dando 
 
luce a lontane Galassie), al profondo 
limite del passato approdando, 
insegue già le origini del mondo. 
 
 
Col serio aiuto di tecnologia 
e tanto impegno e tanta applicazione, 
l’uomo assai spesso (più che fantasia 
gli suggerisse) è giunto a cognizione 
 
nuova, approfondita, aprendo la via 
sempre a scoperte nuove, in progressione 
assidua. Ed alla scienza (come sia 
quest’esperienza che si fa) ei pone 
 
da tempo la domanda. Ma la scienza 
non risponde, diretta. Filtra i dati 
facendoli arrivare a conoscenza 
 
sempre nel modo antico: son «mediati» 
dai cinque sensi soliti… Sì, senza 
null’altro essi sono immaginati. 

Si può dir che la scienza molto insista 
nell’ampliare la potenza (cento 
volte e ancor più) della conquista 
solita dei cinque sensi. «Sento» 
 
molto di più, miglioro la mia «vista», 
e via di questo passo… Non contento, 
l’uomo, con il «computer» sulla pista 
si è messo di raggiungere un intento 
 
ancor più grande: di saper migliorare 
quello che accade dopo che i sensi 
hanno fornito i dati: il «ragionare». 
 
Una nuova frontiera, dagli immensi 
orizzonti si è aperta, per sperare… 
essendo al progresso assai propensi. 
 
 
Con il calcolatore puoi trovare 
molte più vie: esso imita il cervello. 
Chissà, forse, un bel giorno, saprà dare 
quelle risposte che ora mi arrovello 
 
a cercare? Ci possiamo sperare? 
Esso trova come un lampo un capello 
nell’uovo... Sì, ma attenti! Non può dare 
in alcun modo niente più di quello 
 
ch’è programmato nel «software» (cioè 
quel quadro di riferimento stretto, 
ben ordinato, che consenta che 
 
tragga – spingendo al limite, al tetto –  
le conseguenze di un metodo). Perché 
non crea, «deduce» (in ciò è perfetto!). 



 

 

1664

 

Non dico «perfezione», ma «perfetto». 
La differenza è: la prima è un modo; 
quell’altro, un verbo il cui senso stretto 
– è participio passato – io odo 
 
come un contesto chiuso e ben ristretto 
nel quale c’è di quella un certo approdo 
ridotto a un àmbito. Ma se mi metto 
a cercar verità nuove, io lodo 
 
chi fa i programmi, ma mi chiedo 
come un mezzo che agisce deducendo 
da basi certe… ne disponga. Credo 
 
che dettar le regole non sapendo 
sia impossibile. Perciò non mi avvedo 
come esso possa «intuire», sì facendo. 
 
 
E chi, istruito un àmbito ristretto 
– nel quale sappia tutto – gl’imponesse: 
«Esegui e vai più in là, giacché t’ho detto  
tutto di questo!»; ed esso lo facesse 
 
(e lo fa!) quale sbaglio, poveretto, 
non potrebbe evitare! Infatti, messe 
avanti ad esempio d’uno stretto 
campion le regole, che l’«estendesse» 
 
sarebbe già… l’unica modalità 
(per il computer) d’avviarsi verso 
l’ignoto: senza alcun’altra novità. 
 
Il risultato errato e il tempo perso: 
– posta una pera come realtà –  
di pere, ci direbbe, è l’Universo. 

Perché un computer possa simulare 
ciò che non c’è, deve saper la legge 
del divenire: ma chi gliela può dare? 
E veramente proprio niente regge 
 
poi l’intento che sia esso a fare 
la scoperta. Proprio non lo sorregge 
alcun criterio per ben sorvegliare 
il senso di ciò che fa; non rilegge 
 
«che se stesso», perché non ha un giudizio 
«generale», perché è proprio incapace 
«di altro» per un ben preciso vizio, 
 
il suo «peccato originale»: giace 
senz’anima… Dal piccolo indizio 
giudizio dar non può che sia verace. 
 
 
Anche se a udirlo sembra presunzione, 
noi siamo ancor più bravi. Veramente 
possiamo andare oltre un’ostruzione 
attingendo a risorse di un «cosciente» 
 
che sa aggirar l’ostacolo. L’azione 
divien «complessa» e la legge evidente 
non è: l’io prova allora e ripone 
le basi, finché ben chiaro non sente 
 
che si è andati avanti. E qualche volta 
c’è l’errore. Ma se non è fatale, 
la mente è già più esperta, e rivolta 
 
sottosopra la frittata. Se il male, 
invece, è estremo, perisce, è sepolta. 
E c’è una selezione naturale. 



 

 

1665

 

Perché io credo che il calcolatore 
non possa giungere allo stesso punto 
attraverso ritocchi ed ore ed ore 
di sperimentazioni? Non ha «spunto 
 
divino», cioè l’intimo sapore 
che ha l’incredibile chiaro assunto 
dell’io-coscienza-anima-valore 
«speciale». Il computer non è «unto» 
 
del ruolo di un «soggetto in sé presente». 
Esso è solo un guscio. Per complesso  
che sia, se in esso indaghi trovi assente 
 
ciò che c’è in te e ti fa grande. Il nesso 
con te è che ti risponde e ti sente 
attraverso quello che «tu» ci hai messo.  
 
 
Ei relaziona (senza onore ed onta) 
casi con casi, attraverso un vario 
gran calcolo numerico. Ei conta 
(sì e no, sì e no di un sistema binario). 
 
È veloce, l’un dopo l’altro appronta 
milioni di conteggi col bonario 
ausilio di un elettron che affronta 
all’istante il tragitto. È «l’impronta» 
 
di un piede, ma il piede… è il mio. Ammesso 
che un domani ci dicesse: «io esisto, 
mi vedo, penso»… stiam sicuri: nesso 
 
non c’è. Dentro non c’è, io insisto! 
Dà suon di voce e pensier, di cui, esso 
ha l’ordine!: è come un film cui assisto. 

Perciò quando sarà che parleremo 
col computer sarà come stessimo… 
al telefono. Se i tasti io premo 
del «Che ora è?», con un pessimo 
 
suono mi risponde. Da ciò saremo 
impressionati? No: se vedessimo 
che non risponde giusto! Noi faremo 
conto dell’orario. Che se credessimo 
 
che ci sarebbe qualcuno a parlare 
perché risponde, sarebbe cosa stolta. 
Orbene, il computer sa chiacchierare 
 
e pensare, ugualmente, senza molta  
differenza, anche se sa svariare 
nell’eseguire la question rivolta. 
 
 
L’Errore. È la questione più banale 
che fa capire la differenza che 
esiste tra un cervello artificiale 
e quello umano. È importante, perché 
 
se l’uomo può correggersi nel male 
la macchina, poiché racchiude in sé 
un meccanismo perfetto, non vale  
più nulla se lo fa. Comunque, giacché 
 
«errare umanum est», non si può fare 
in modo che una macchina si sbagli, 
come l’uomo, per farla comportare 
 
così. Chi la controllerebbe? Dagli! 
Questo metodo umano (di sbagliare) 
invece aiuta l’uomo: apre spiragli. 



 

 

1666

 

D’errore in errore, fu il suo cammino. 
“È stato – egli osserva – un transito buono 
e reale.” – finora! – Ma il destino 
è a un bivio: ha l’uomo il potere del tuono, 

 
può fare esplodere il mondo. Perfino 
la stanca terra, le acque, il dono 
comun della vita e il cielo divino 
accusano d’essere stanchi, perdono 

 
gli chiedono. Un tempo egli era nudo 
e i mostri potenti, con forza, poca 
vita lasciavano. Fece uno scudo, 

 
s’armò d’una clava, accese la fioca 
lucerna, si mosse. Ed ora concludo: 
la Terra, già presa, lamenta, lo invoca. 

 
 

Il tono è cambiato: il suono ora freme 
di strofa, incalzante; annuncia quello 
stesso mutare, del mondo che geme. 
È di metamorfosi l’ora. Il bello 

 
è finito travolto. E si teme 
che il numero… folle, come un ruscello, 
di uomini pieno, l’accalca! Preme, 
uscito da sponde. Uscito da quello 

 
che era l’alveo giusto – che solo 
lo conteneva – abbatte ogni cosa, 
inonda con furia, sconvolge il suolo. 
 
Non resta nulla, non resta una rosa, 
è tutto abbattuto. L’uccello, in volo, 
non trova più cibo, si stanca, si posa. 

Mi fermo, mi fermo a pensare. L’uomo 
davvero è giunto a quest’ora. Si chieda! 
S’interroghi! Riprenda in mano il tomo 
sul quale è segnata la storia! Veda 
 
ove è sorto l’errore! Fu il pomo 
di Adamo? Fu l’ansia sottile cui ceda 
di sera? E’ il porsi al cospetto di Kronos 
come arbitro? Si plachi…, s’avveda... 
 
perché…, se infine non lo fa… s’appresti 
a perire! La pattumiera – colma! –  
esplodendo, ne spargerà i resti 
 
per l’etere. - Non colma, essa è stracolma! – 
Salva la vita, l’uom, coi sani gesti, 
se con il senno suo l’empie e ricolma. 
 
 
L’aiuto dell’intelligenza, quella 
di macchine nuove, sappiano alfine 
ridargli il potere perduto…, della  
Pace. Disinneschi svelo le mine, 
 
assicuri il grilletto. Muova, nella 
Fede, riacquisti Speranza: la fine 
non è ancora giunta. È buona, è bella 
la vita di nuovo ridente, il crine 

 
fiorito di rose, il petto ripieno 
di candido latte, e quei piccoli 
avvinti, aggrappati al morbido seno. 
 
Computer, altri mezzi di spicco, li 
vedo amici, a levare il veleno  
a salvare il terreno e quei riccioli… 



 

 

1667

 

 
 
 

LIBRO SECONDO: 
 

PURGATORIO 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
Ricercandola  
per il bene comune,  
la salvaguardia della Terra 
indica  
il porto in cui riparare, 
la rotta che occorre 
seguire. 
 



 

 

1668

 

 
 

 
 



 

 

1669

 

 
 
 
 
 
 
 
 

Canto primo 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
La Terra. 
Alla ricerca delle sue origini; 
il mondo atomico;  
timori e speranze; 
dimensioni e sviluppo 
dell’Universo. 



 

 

1670

 

 



 

 

1671

 

Un dramma mi ha preso la mano. Suono 
e ritmo sono stravolti. Ancora  
teso, angosciato, m’appresto. Ma sono 
turbato. Ora voglio fermarmi, ora  
 
voglio ascoltare. Col rombo di un tuono 
grida la Terra; afferrata perora: 
«L’uomo si plachi, diventi più buono 
sovverta i modi usati finora! » 
 
Mi fermo. Ci penso: «Com’è accaduto, 
nel volger del tempo, che l’uomo offese 
la Terra?»  Ma accadde! Egli –  pervenuto 
 
al dominio assoluto –  sbagliò, tese 
la sua avida mano, il suo tessuto 
sporcò, lacerò e troppo pretese. 
 
 
Contro la madre natura, ozono 
nell’etere, da freon rese buco. 
Assieme all’ossigeno azzurro sono 
ossidi vari, anidridi, caduco 
 
carbonio, sospesi nell’aria. Tono 
grigio, sporcato da smog, io riduco 
il colore cobalto del ciel (dono 
solo degli alberi). Ossigeno induco 
 
a legarsi al carbonio (elemento 
per essi lasciato nell’aria che era 
di fuoco, un ossido ancor puzzolento). 
 
Fu tratta così, da terra primiera 
– di quei vapori infernali alimento – 
l’origine…, della nostra atmosfera. 

Fatica durata per ere. Anni 
ed anni ci vollero (per queste 
arie che intensi sulfurei affanni 
Vulcano in alto soffiò) e foreste, 
 
foreste, foreste... Vestiva panni 
diversi – dapprima – la Terra: creste  
nere di magmi essiccati, malanni 
di moti di croste di fuoco, leste 
 
fiamme avvolgenti quei massi brucianti. 
Ardeva la Terra, di lave rosse 
bolliva. Quando le rocce fumanti 
 
di fuso calore (intorno scosse 
da fremiti) spingeva in avanti, 
quando il mantello sottile si mosse. 
 
 
Scorza fine il mantello, galleggiando 
sopra il nucleo (in fluido stato) 
si rapprese nerastro. Raffreddando, 
lentamente, quel bel globo infuocato 
 
(il calore del bordo attenuando 
in migliaia di secoli, andato 
fuori, disperso), nel cosmo irraggiando 
tuttora, andavasi consolidando. 
 
Migliaia di gradi, un caldo tremendo. 
La Terra sembrava un crogiolo. Mare 
senz’acque: di fuoco. (La crosta essendo 
 
scottante) la condensa (con non rare  
gocce di pioggia) cadendo e friggendo 
al contatto, in vapore scompare. 



 

 

1672

 

Non era l’ambiente per l’uomo. Le ore 
dei secoli indietro neanche. Quando 
nemmeno la crosta era dura. Aurore 
e tramonti quei cieli (chi osservando 
 
potesse) non dava, essendo il vapore 
un filtro opprimente. Il quale, mandando 
(freneticamente) un grande calore 
– di soffoco – impediva, offuscando. 
 
Un’alta pressione nell’aria. Infatti 
l’intero vapore pesava…– essendo 
compressi quei tanti da cui poi fatti 
 
furono gli oceani – impedendo  
la luce del Sole, con tutti gli atti 
connessi… pesava, in modo tremendo. 
 
 
Il suolo – anche a ragione di questo: 
che non riceveva il calore dei rai 
del sol… – si sarebbe indurito. Resto 
attento e curioso a vedere se mai 
 
tempo (dapprima) un po’ meno funesto 
ci sia stato per l’uomo… – Te ne vai 
o pensiero, all’indietro! – E m’appresto 
a scoprire che c’era (prima assai) 
 
calore ancora maggiore: pertanto 
tensione – al valore saturo – molto  
inferiore. Minore era, di tanto, 
 
che era – il vapore – in tutto sciolto 
in un cielo assai azzurro, un vero incanto: 
sereno e senza nuvole, il suo volto. 

«Dove la vita sbocciò? Io lo ignoro 
– quella che noi conosciamo – Nel mare?. 
Forse apparve una specie nel toro 
infuocato? A livelli di rare 
 
strutture è possibile? » – Io mi accoro, 
a pensare! – Questa Terra ci appare 
‘sì arsa e tanto infuocata che cloro, 
fluoro, boro e tante altre rare 
 
sostanze, mescolate al carbonio, 
all’azoto, ai cosmici raggi – in questo 
clima – non possono essere conio  
 
di vita. In questo riarso contesto 
non è proprio permesso un matrimonio 
con l’essere: tutto appare funesto! 
 
 
Più indietro, ancora, è inutile cercare 
un suo principio. Anche se – andando  
così – a un punto s’inizi a freddare 
la Terra. Tutto questo accadde quando 
 
(aggregando materia ed altre rare  
sostanze, polveri, elettroni, dando 
il via al comprimersi) ad aumentare  
s’iniziò nello spazio, diventando 
 
sempre più calda, mano a mano che 
crebbe la compressione interna. Fonde  
– ad un certo punto – il centro, dov’è 
 
accorpata la parte  pesante. Onde 
sta il ferro, il nichel ed altro. Finché 
il calore al resto si diffonde.   



 

 

1673

 

Ma noi, che andiamo indietro, e la troviamo 
con il cielo essiccato (e onde di fuoco, 
tutta un magma) – se a questo siamo  
giunti e proseguiamo in questo gioco 
 
a ritroso – scopriam così che abbiamo: 
un punto massimo; che solo un poco  
più in là si raffredda ciò che vediamo 
in superficie; il nucleo divien fioco; 
 
le particelle si separano via… 
E’ restato, ora – là ove prima era 
la Terra – un denso gas, che in balia 
 
d’un punto sta ruotando, in una sfera 
ch’è un vortice, con altri in compagnia, 
intorno a un Sole, che fa da cerniera. 
 
 
Grandi vortici di polvere: stella 
(in erba) e pianeti. Materia vile, 
tra il solido, il gas: l’Idrogeno (della 
forma degli atomi la più sottile) 
 
con l’Elio, l’Oro prezioso; quella  
specie di orda vibrante febbrile 
dei tanti elementi viventi nella 
varia fattezza e dal diverso stile. 
 
Gira quello con due elettroni, quegli 
invece ne ha molti di più, di sopra, 
in gusci di otto. E se il guscio degli 
 
atomi, quello più esterno, s’adopra, 
solo è perché ne ha meno. Vegli 
ben chi ne ha pochi (li perde, si copra!). 

Piccolissimi elementi vibranti 
dotati di forze latenti, quale 
fulmin veloci, a forza giranti. 
Orbite infinitesime e tali 
 
che l’orbitante si fa intorno tanti 
miliardi di giri, in un battito d’ale, 
veloce com’è! E sono esorbitanti, 
enormi, d’un poter fenomenale, 
 
le forze che si tengono avvinto 
al nucleo l’elettrone. Questi luce, 
onda, energia in se stessa, è dipinto; 
 
laddove il confine ne sta, è «in nuce» 
materia. Forte, il nucleo, sì cinto 
d’energia: quello attira e conduce, 
 
 
in un modo indicibile. Una forza 
(tremenda) ci vuole a curvar quella 
direzione (dell’elettrone). Sforza, 
lo attira, lo lega, lo tiene nella 
 
orbita. Sembra effettiva la scorza 
dell’atomo: un sodo mattone, della 
piena tranquilla materia (che smòrza 
ci appare di vita). Ma questa bella, 
 
invisibile cosa – or c’informa –  
invece già tutta si muove. Trema, 
il piccolo atomo. Par che dorma, 
 
invece è tutto sveglissimo e freme 
un conflitto interiore (dalla forma 
magnetica, che attira e che preme). 



 

 

1674

 

La nostra certezza poggia sul fatto 
– evidente – che quel ferro che prendo, 
riscaldo, su  incudine pongo, e batto 
sia solo dura sostanza che offendo 
 
colpisco, comprimo, prendo e maltratto… 
senza tema! Quale inganno tremendo! 
È come m’accorga (di colpo, ad un tratto!) 
che sia dinamite potente! Apprendo 
 
che  tutto (ed è vero) è un grande esplosivo. 
Ma il nucleo trattiene (con tanta forza) 
legato a sé l’elettrone captivo 
 
che quello, girandogli intorno, scorza 
gli fa. In grande equilibrio effettivo 
la potenza è… in potenza e si smorza! 
 
 
E allora puoi usare il martello: prendi 
mazza, e sferra i tuoi colpi potenti 
nel cuor di materia. Se tutto tendi 
il tuo udito, tu gli effetti non senti 
 
dei colpi vibrati, ché i tuoi tremendi 
urti – al confronto – son troppo più lenti 
(rispetto all’intima furia, cui rendi 
nemmeno un disturbo) e sono… impotenti. 
 
Quando gira qualcosa – ad esempio 
le pale di un’elica – se il moto  
è veloce, lo spazio appare empio, 
 
perché non sai infilare – nel vuoto –  
né la vista, né un dito. Ciò denoto 
qual verità ed a spiegarlo adempio. 

Le pale, girando velocemente, 
giacciono in posti diversi tra loro: 
lo fanno… sì: «contemporaneamente»!  
(Oh, certo, in relazione a coloro 
 
che si muovono molto lentamente 
rispetto ad esse). E meglio avvaloro 
la cosa se rendo bene presente 
che quando spingo il dito, non il foro 
 
sento tra le pale, ma come un pieno. 
Le pale (con quel gesto) non le fermo 
se il movimento è lento e nemmeno 
 
potente. Son… una specie di schermo. 
Ma se io forzo il dito e in un baleno 
l’infilo, entra e io… finisco infermo. 
 
 
E ciò perché tra le parti in questione 
v’è relazione (tra causa ed effetto) 
se v’è tra l’una e l’altra proporzione, 
congruità. Ora il colpo, diretto 
 
prima sul ferro, sprigiona porzione 
sì piccola di energia – rispetto  
a quella che sta nella rotazione 
degli elettroni (attivi nel pezzetto 
 
di ferro) – che è come se io pensassi 
di bloccare l’elica d’un motore… 
con una piuma. Ma, se io scagliassi 
 
veloci offese, con un eiettore 
altrettanto potente, che sconquassi  
farei! E qui mi assale un gran timore. 



 

 

1675

 

Quello che non poteva col martello 
or l’uomo sa infierire… col suo genio: 
brandisce il nucleare e – contro quello, 
lo scoperto segreto ed il proscenio 
 
invisibile – scatena un bello 
stuolo di neutroni, in ameni o 
disdicevoli grossi scontri nello 
spazio lor proprio. E – come l’Arsenio 
 
Lupin ladro – prende… con far furtivo: 
e l’atomica bomba è bella e fatta. 
Ora spiego: l’uranio, radioattivo, 
 
lancia da sé proiettili: se impatta 
ne fa altrettanti e il far è reattivo, 
e scoppia – a catena – l’intera schiatta. 
 
 
Questo era noto (dalla A alla Zeta) 
ma si pensava, quando esplose Bomba, 
che ci fosse una formula segreta, 
speciale. Invece no: da sé rimbomba 
 
l’uranio. Basta che ci sia discreta 
parte d’esso, accorpata, che si romba 
e si esplode. Perciò la brutta meta 
– di chi voglia per l’uomo una gran tomba 
 
approntare – è aggregarne all’improvviso 
una gran parte e BUM! Ché essa esplode! 
Ogni proietto (uscito dal conciso 
 
pezzetto) non l’incontrava più; prode 
(ora ch’è grande) lo scontra e del conquiso 
altri proietti fa… e che scoppio si ode! 

In natura sostanza radioattiva 
non esplode: non ce n’è concentrata. 
Ma l’uomo – giunto a questo punto – arriva 
e fa contro se stesso una sparata 
 
ch’è «la fine del mondo» (o la cattiva 
sua premessa). Infatti (con la trovata 
dell’Atomica) bene dell’altro ordiva: 
la bomba all’Idrogeno (una pensata 
 
ancor più folle). Da capir ci resta  
che cosa sia. Ritorniamo allora 
a scrutare… nei cieli di una mesta 
 
età: quella in cui non c’è l’aurora 
perché ancora non c’è il Sole. Questa 
cosa, che avvenne, è quel… che si fa ora. 
 
 
Dunque nell’Universo c’era un gorgo. 
Ne abbiamo detto già: uno maggiore 
(intorno alcuni altri che, io scorgo, 
gli van girando intorno). C’è calore 
 
ma non c’è luce. Tutto quel sobborgo 
è pieno di pulviscolo, ha tepore 
suo proprio, ma certo io non mi accorgo 
che un giorno ci sarà – lì – lo splendore 
 
di un Sole… Ma accade! Il materiale 
sparso comincia a concentrarsi verso  
l’occhio; poi – quando la massa centrale 
 
diventa molto grande – s’è converso 
in un gran fuoco ed esso è presto tale 
che s’accende di più (con far diverso). 



 

 

1676

 

Accade che, nel cuor di tanto caldo, 
la pressione degli atomi leggeri 
(Idrogeno) ogni tanto fa un rinsaldo: 
di due se ne fa un. Malvolentieri, 
 
avviene! Chè l’Idrogeno è un baldo 
che non gradisce che – in due! – si peri  
per farne… un… diverso: d’Elio, saldo 
anche da parte sua, ma di stranieri 
 
aspetti. Eppoi va perso anche un Fotone! 
Costui fuoriesce, e s’accompagna (al gesto) 
d’elettromagnetismo una «emissione» 
 
di onde: è luce, è calor manifesto, 
che irradia in ogni parte e direzione. 
E… nasce un Sol quando succede questo. 
 
 
Due sono i requisiti – che ci servano –  
perché una coppia si unisca e faccia 
un atomo di Elio: che i due «fervano» 
– da grande amore riscaldati – e piaccia 
 
loro di unirsi (è il primo); se serbano 
ben stretta relazione e con le braccia 
si serrano (è il secondo). Se osservano 
ciò, l’uno, con tanta foga si caccia 
 
nell’altro, che nell’Elio si «con-fondono», 
e danno luce ed energia abbondante. 
Ed il tutto è pulito: corrispondono 
 
all’amore perfetto, ridondante 
di luce, senza scorie! Non confondono 
amor con voluttà, moglie ed amante. 

Ma l’uomo attenta all’energia riposta 
in questo avvenimento, e al primo inizio 
ha posto l’occhio sopra la risposta 
intrigante, e – per quel suo antico vizio 
 
che ha (d’armarsi) – l’intenzione ha posta 
alla presente offesa, d’un supplizio 
infernale: mandare tutta arrosta 
una inimica schiera (un «servizio» 
 
fattibile qual fosse un «sole» acceso 
scagliato in campo avverso). Quell’intento… 
(in miniatura) lo ha raggiunto: ha preso 
 
un’Atomica a miccia (riuscendo 
così a scaldare e compattare) e reso 
l’Idrogeno un esplosivo tremendo! 
 
 
Se il «sole artificial» non esplodesse, 
ma ardesse lento...! Che mezzo sarebbe! 
Quale speranza, se così ci desse 
un calore pulito! Finirebbe 
 
l’umana sete di energie. Ad esse 
(con l’Idrogeno) ben si giungerebbe  
in abbondanza. Se si scomponesse 
l’acqua del mar, questa darebbe 
 
tutto quello che serve, facilmente. 
L’uomo ci sta studiando. Ed è questa 
la più importante sua fatica. Sente 
 
vicino già il traguardo e s’appresta 
sperando. Ha forgiato il recipiente; 
userà il laser, per l’immensa festa! 



 

 

1677

 

Il recipiente era un vero problema: 
come tenere rinserrato un Sole, 
che discioglie (sì caldo) ogni sistema 
per contenerlo… Risposta: la mole 
 
viene «isolata», attraverso uno schema 
di magnetismi e campi. L’uomo vuole 
or sapere: con quale mezzo crema 
nucleare si fa. E – come suole – 
 
ha già avanzati esperimenti. Crede 
che manchi veramente poco: infatti 
qualche sua prova con il laser, diede 
 
speranza d’arrivare a far quegli atti 
a comando. Così la bella fede 
è cresciuta. Mancano solo i fatti. 
 
 
Ma cos’è che succede alla materia? 
Cosa mai sono questi «matrimoni 
d’amor» tra gli atomi? Vicenda seria 
(e reale); perché a brancoloni 
 
la natura certo non va. L’arteria 
indica molte varie direzioni 
che si può prendere, senza miseria 
di soluzioni appetibili. Se poni 
 
mente, attento, a quel che vedi e tendi 
ad appressarti bene a quello scopo, 
che mosse i primi passi... Se difendi 
 
il tuo andar, ciò verrà certo ad uopo! 
Ché folli cose certo non pretendi 
ma il capire il perché, il prima e il dopo. 

Ed un perché già qui c’è da capire; 
è una cosa importante, è questa qua: 
l’intero mondo materiale ha «mire» 
sue proprie? I suoi «progetti»… non li fa? 
 
Perché, quando gli avviene, nel suo ire, 
d’imbattersi in cose che – in verità! –  
hanno una loro forza e un convenire…, 
s’uniscono, ‘sì – con tanta intensità! – 
 
che (con esse) si può realizzare 
ancora nuove realtà, creazioni 
superiori. Per esemplificare: 
 
il nucleo – legando a se elettroni – 
fa l’atomo; questi  – uniti – san fare 
molecole, queste basi, saponi… 
 
 
Sembra una cosa «nota» – sì «acqua fresca» – 
ma il vero ben nell’ovvio si nasconde… 
spesso! Se non lo cogli, che ti esca 
poi dalla mente non stupirti. Ché onde 
 
esso sen va (con quel suo far da tresca 
che ammicca e ride ma che poi confonde) 
più non lo scorgi e tanto si rimesca 
che non lo trovi più. Io miro donde 
 
lo si possa scovare, l’infingardo… 
che ti sorride e ti par ovvio tanto 
che non si fa notare dallo sguardo 
 
che sia un po’ distratto. Ad esso accanto 
io gli passo… ed io lo colgo, il guardo, 
ed or io ve lo dico, io ve lo canto. 



 

 

1678

 

Anche nella materia agisce amore: 
è una forza che attrae, chiama suadente, 
che sa tenere unite – con ardore! – 
anche due «particelle». Prepotente 
 
questa forza – ha il massimo vigore! – 
si manifesta in tutto l’esistente. 
Non sol secondo il senso di valore 
morale, spirituale, essa è presente 
 
in tutto ciò che c’è. Così se si ama 
si costruisce, e il tutto resta in piedi. 
Questo «sentore» l’una all’altra chiama 
 
le parti, perché l’un l’altra corredi… 
di sé, come il massimo dono! Brama, 
la natura, «accoppiarsi» e fare «eredi». 
 
 
Tutto ciò è vero e che così davvero 
sia io, credo, proverò. Io, dentro 
le cose andando, cercherò il sentiero 
che mi porti a mostrare come il centro 
 
di tutto – da cui parta ogni più mero 
transitare – porti sempre più addentro! 
Uno scopo importante e certo vero 
guida tutta l’essenza al baricentro. 
 
Proprio per questo – io – voglio esplorare 
con ordine, puntando già all’inizio, 
alla partenza… e continuo a cercare 
 
come già sto facendo – ed è propizio! – 
nel mondo materiale. Per ben fare, 
così, nozione e trarne un buon giudizio. 

Già condotto per mano dai problemi, 
lo sguardo era andato agli altri tempi, 
percorrendo all’inverso quegli schemi 
evolutivi dati dagli esempi 
 
di una natura sempre varia. Semi 
erano già d’un bisogno: ch’io adempi 
col massimo dell’ordine a quei temi  
che mostrano come successi e scempi 
 
determinano i fatti e il divenire, 
scoprendovi la legge (se c’è). L’opra 
è giusto ch’io prosegua, a rinvenire 
 
le tracce del passato. Ché io vi scopra 
un abbozzo, uno schema… per capire 
come ogni cosa volge e si discopra. 
 
 
Sulle tracce dei primi avvenimenti 
terrestri, abbiamo visto un dì nascere 
il nostro globo e del Sole gli eventi 
primordiali. Li abbiamo visti pascere, 
 
nell’Universo antico, dei proventi 
di nubi cosmiche, e quindi crescere, 
attirando materia. Consistenti 
fatti ben noti… e ci può rincrescere: 
 
scrutare ancor più indietro solo poco 
aiuto la Scienza ci darà. Vede 
un ammasso di gas giacere in loco 
 
del sistema solare, e prevede 
che la nube abbia colà il disloco 
dal sidereo spazio che lo diede. 



 

 

1679

 

Insomma il «vuoto» (e ritorno a quando 
si dissertò dell’inizio – che era  
«pieno di sé», ricordate? –) mostrando 
questo suo aspetto, nella prima era 
 
di tutto l’Universo – ridondando 
di sé –  consentì già ogni maniera 
di quelle allor possibili: un rimando  
nel tempo. In base a ciò così s’avvera 
 
il Divenire: l’essere in un «modo» 
dettato da un «atto» temporale. 
Con ciò non in contrasto; come un nodo 
 
che lega l’essere a se stesso; tale 
da consentirgli anche un approdo 
più esteso già di quanto sia «attuale». 
 
 
In questo essere in modo «diveniente», 
tra molte varie forme – nel «possibile» – 
ne «avvenne» una, tratta veramente  
dalla «Perfezione». Fu visibile 
 
il «modo» – ben preciso – del «presente»,  
con tutta quanta la sua compatibile 
evidenza per l’essere «vivente». 
Insomma, il «tipo» – ben definibile – 
 
si affermò con la «dimensïone» 
e tutto ciò che già la definisce. 
Essa è «grandezza» ed è la condizione 
 
che regola, che fa, che costruisce 
proprio quel «modo d’Essere». Essa pone 
non solo «basi», ma le «istituisce». 

Immaginiamo un po’, possa esser vero 
il «niente». Ed or poniamo A, un punto, 
matematico: spazio uguale a Zero. 
È cambiato qualcosa, or che l’ho aggiunto? 
 
Non direi… ma ora c’è. Prigioniero 
del nulla, ora si chiama… A – appunto! – 
Finora qui non c’è nessun sentiero, 
nessuno spazio… fino a che – qui giunto – 
 
non introduco le «grandezze»: traccio 
– passando in A – una linea diritta. 
Ciò «realizza» che – nel mentre faccio 
 
questo – «espando» A, gli do una scritta 
«lineare» (un «modo» d’essere), lo caccio 
in un «mondo bislungo» in cui A «slitta». 
 
 
Perché A possa muoversi –  «slittare» 
su e giù per quel tragitto – gli occorre 
che questo tratto, in forma lineare, 
possa essere «diviso». Ché il porre 
 
altrimenti – A, così come appare –, 
vuol dire solo un poter «disporre» 
A su tutta la retta, «allargare» 
la dimensione Zero, anzi proporre 
 
lungo la linea un punto infinito. 
(Con l’esempio che or faccio vi dimostro 
– al fine che possa essere capito 
 
più chiaramente, poi che l’ho a voi mostro – 
come quest’Universo è costruito. 
È un esempio appropriato al caso nostro). 



 

 

1680

 

Se A non resta Zero essendo «ovunque», 
perché deve indicare un punto «fisso», 
dobbiamo definire ben – comunque – 
proprio dell’altro… Infatti quell’abisso 
 
lineare, pur se un tutt’uno, è dunque  
di punti un aggregato, giacché è scisso 
in parti e percorribile. Chiunque 
pensi il contrario, non ha proprio affisso 
 
l’attenzione sul fatto che si è dato 
un insieme di punti, il che contrasta 
con l’unità dell’A. Occorre un lato 
 
nuovo che rappresenti come – un’asta –  
possa scandire l’indeterminato 
infinito... altrimenti non basta. 
 
 
Perché ciò si «determini», di certo 
urge il «termine» del «senso dello 
spazio». Perché insomma sia aperto 
un sito – in quella direzione, nello 
 
speciale esempio nostro, e non sia erto 
di ostacoli – ci vuole proprio un bello 
«immaginare»! Ed – ecco! – lo sconcerto 
scompare, e la relazione dello 
 
«spazio» si manifesta: è un diverso 
porsi – in posizioni ben divise, 
in quel «tutto» di prima – e nulla è perso! 
 
Ora ti puoi «spostare». Lo decise 
la grandezza di linea e di verso 
e il tempo che nel bel mezzo si mise. 

La dimensione lineare giace… 
infinita! La sua frazione rende 
ben regolati i tratti e ben ci piace 
la «storia» che da tutto ciò discende, 
 
che (da frazioni) nasca la vivace…  
vita! Se or la retta, la si prende 
e le si dà «larghezza» è più capace: 
appare la «sezione» e si apprende 
 
della seconda dimensione. Lato 
ancor nuovo è la «profondità»; e avviene  
che il «volume» ci è apparso, sconfinato. 
 
Se aggiungi il «tempo» – alle tre insieme – 
son quattro dimensioni, che si è dato 
il vuoto. Le adottò e le detiene. 
 
 
Pieno di queste, «è» queste. «Dimensioni», 
ben sono modalità dell’essere, 
ripeto: «modalità». Le condizioni, 
la trama, l’ordito ed il suo intessere, 
 
sono, frutto per noi, di divisioni... 
e non l’Essere tutto e il suo «benessere». 
Riconfermato questo, le esplosioni 
del vuoto, hanno saputo tessere 
 
l’ordito naturale... Immaginiamo 
il tutto… Dentro, in un punto Zero, 
senza dimensioni, se scateniamo 
 
«spazio» e «tempo», esplode per mistero 
ogni cosa: e l’Universo vediamo 
originarsi…, quale un fatto vero! 



 

 

1681

 

Le dimensioni agiscono! Quelle 
(spuntando ben veloci, come luce) 
esplodono un volume. Ed ha le belle 
fattezze per cui – dentro – sono duce 
 
lo spazio ed il passato; mentre – nelle  
superfici della sfera – riluce  
il presente. Fuori, nessuna delle 
cose ancor c’è, ché c’è lo Zero truce! 
 
Ma questa sfera che così si effonde 
– e che in superficie ha il presente – 
non ha quest’area in forma piatta, onde 
 
c’è tre grandezze pure lì… Risente 
– questo schema – di ciò e si confonde, 
che ogni punto si espande immantinente. 
 
 
Dunque la superficie ha un contesto, 
ed esso è il presente. L’espandersi 
è il tempo, ed ogni punto, di quel gesto, 
s’enfia in tre dimensioni. Lo spandersi 
 
in questa forma, di quel manifesto, 
nei suoi singoli punti, può leggersi 
come una sola superficie di un testo 
comune: il volume. Ora il chiedersi 
 
come sia, più facilmente, capibile 
questo mistero, è cosa naturale! 
Comprendere – però – incomprensibile 
 
spesso diventa, quando non ci avvale 
l’intuito… a chiarirlo in modo concepibile! 
Non si capisce! Ed è cosa normale. 

Però, senza altro dir – fantasticando – 
possiamo ben capire l’Universo 
come una sfera che si stia gonfiando 
veloce al pari della luce (e verso 
 
che parta dal suo centro). Stando 
così le cose, che il tempo perso 
(cioè passato) sta soggiornando 
un po’ più dentro, in un volume immerso. 
 
Questa cosa (che tutto si espanda) 
l’han misurata, gli scienziati, 
osservando che l’Universo manda 
 
segnali di ciò: spazi sconfinati 
s’allontanano ancor. E lor comanda 
il tempo e l’inerzia (che li ha avviati). 
 
 
Se un dì s’interrompesse l’espansione 
(a causa di un perché immaginario) 
si fermerebbe… il tempo? In contrazione, 
s’evolverebbe tutto all’incontrario, 
 
finché si rientrerebbe nel primario 
botto, per ripartir magari in direzione 
ancora opposta e in modo affatto vario? 
Che sono? fantasie o previsione? 
 
Poiché voglio scoprir  solo la legge, 
se c’è, di un divenire... se questi 
eventi hanno qualcosa che li regge… 
 
non m’interessa molto. Voglio gesti 
pervasi da un saper che li sorregge 
e non oscuri per dubbi contesti.  



 

 

1682

 



 

 

1683

 

 
 
 
 
 
Canto secondo 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Intuizioni di scienza e filosofia: 
spazio e tempo,  
variabili relative; 
conseguenze  
sulla fisica del Big Bang; 
l’inconsistenza della dimensione del 
reale, frutto di molto apparenti 
contraddizioni; 
l’ineluttabilità  
di una causa estranea,  
il Padre,  
operatore di contraddizioni. 



 

 

1684

 



 

 

1685

 

Nel piccolo volume originario 
si concentrava proprio tutto quello 
che poi sarebbe diventato vario 
oggetto e sostanza – in piccolo – nello  
 
sconfinato spazio dello scenario 
universale. Era energia, dello  
sconosciuto tipo detto «primario» 
(e – di questo – io mi faccio bello, 
 
ché le tesi sono talmente non provate 
che m’avvicino forse e non fuorvio, 
io… che le ho… soltanto immaginate). 
 
Gli scienziati si sono – a parer mio – 
messi a capire (come sono state 
le prime ore)… come or faccio io. 
 
 
Le quattro dimensioni – tre: lunghezza 
e poi larghezza e poi profondità 
(misuran dello spazio la grandezza, 
queste, che son le prime tre) – già  
 
unite all’altra (il tempo) fan l’ampiezza 
del nostro mondo fisico. Si sa 
che parton tutte (e con certezza) 
dalla grandezza Zero e ch’è realtà! 
 
E tutto ha avuto inizio da quel punto 
che ha solo dimensione Zero. Invece 
che da sé (non poteva: per assunto 
 
senza le dimensioni) se le fece 
attingendo da un «vuoto» (un voler giunto 
da un «estraneo»); insomma si con-fece. 

Chi volesse ora il tempo misurare 
trascorso da quel punto, come fa? 
S’approssima, non è preciso. Dare 
la misura perfetta non si sa. 
 
Per quanto si affaccendi a confrontare, 
fin quando il tempo si dividerà, 
sempre più ci potremo avvicinare 
ma sempre quel nonnulla mancherà 
 
che si potrà dividere. Il dato 
dell’ora Zero io non raggiungerò! 
Un sofisma? Come quel (ricordato) 
 
di Achille e tartaruga? Proprio no! 
È un fatto: io non potrò far datato 
«esattamente» il punto Zero: non si può! 
 
 
Perché –  giacché «misura» – io di certo 
giammai la definisco a perfezione: 
che quel «nonnulla» che (io ben avverto) 
manca… è sempre troppo, in relazione 
 
allo Zero assoluto. Di ciò esperto, 
spingo, ancora più in là, la precisione, 
ma non si allevia affatto il mio sconcerto 
che non arrivo alla destinazione! 
 
Perché cerco contare frazionali 
limitati allo Zero. E nemmeno 
la matematica (con gli integrali 
 
e i limiti) potrà giungere al pieno  
del valore, in quanto i prossimali 
dello Zero… non guadagnan terreno. 



 

 

1686

 

O meglio si avvicinan sempre un poco 
in più, ma solo un poco. «Ma, a questo punto 
– voi dite – il tuo è solamente un gioco 
dialettico!». Se non fosse disgiunto  
 
da ciò che poi dirò, certo. Tampoco 
potreste dir: «Orbene, se non son giunto 
all’esatto valor, allora, in loco 
di quell’intero e il decimale, spunto 
 
cifra maggiore, che supera, passa 
oltre lo Zero!» Già! Ma il fatto è 
che non disponi di quel metro! Abbassa, 
 
i suoi valori, s’accorcia! Ché  
non c’è un tempo lungo che oltrepassa 
l’inizio. Più il tenti, più corto è! 
 
 
Solo se il tempo non fosse incostante 
tu potresti andare oltre (in negativo). 
E invece è vario e la risultante 
mostra «infinito» il corrispettivo 
 
di tempo che separa dall’istante 
Zero. «Il tempo e lo spazio – arrivo 
a dire – sono tra loro in costante  
rapporto. Quando lo spazio è quasi privo 
 
di estensione, contratto, beh!, allora 
anche il tempo lo è (in proporzione). 
Ad ogni sua frazione, anche l’ora 
 
viene divisa, in ugual dimensione. 
Così, quella frazione che tuttora 
non dà Zero…, non è speculazione!» 

Quando – in principio – la cosa esistente 
giaceva concentrata (tutta intera 
in un sol punto) non «faceva» niente; 
perché (per farlo) non c’era maniera. 
 
Un punto è senza spazio! Essendo assente 
(per giunta) anche il tempo, la primiera 
stesura del «tutto in uno» risente 
anche di ciò. Pertanto la frontiera 
 
tra il «non essere» e l’«essere» chissà 
dov’è!? L’attimo – quando il tempo è fermo – 
non è determinato! Ei si confà 
 
all’infinito e al suo… contrario: schermo 
fisso… come il tacere della realtà; 
dura un momento Zero… e sembra eterno. 
 
 
Lo è? Sì, se il limite è rispettato 
nel suo senso più vero. (In matematica 
il «limite» è stato già affermato 
come un termine attivo nella pratica; 
 
non è un evento «astratto», bensì un dato 
effettivo, che rientra in tematica 
complessa della realtà). Pensato 
ciò, io chiamo non più «fantomatica» 
 
questa questione: ché, considerando 
il momento iniziale, lo intuiamo 
come limite del tempo. Pensando 
 
inoltre esser quell’attimo che abbiamo 
a lui vicino… quasi eterno; dando 
un inizio ben lento a ciò che siamo. 



 

 

1687

 

Un avvio molto lento; tanto lento 
che tenda al limite dell’essere 
(che è una realtà ch’è in movimento). 
Ma (poiché è relativo a noi il tessere 
 
la tela della vita), ecco!, violento, 
violentissimo appare (un «modo» d’essere 
veloce fino al… limite) il momento  
iniziale! Quel sottile malessere 
 
che ci coglie pensandoci, è gratuito: 
noi (che misuriamo il tempo facendo 
relazioni di velocità), a intuito 
 
possiam capire ben: che mantenendo 
il tempo uguale al nostro, quel fortuito 
inizio lento, appar che stia… esplodendo. 
 
 
Ma come? Se all’inizio il tempo è tanto 
breve che a Zero sembra essere uguale, 
affermo invece ch’esso (d’altro canto) 
è proprio tanto lungo che equivale, 
 
che… tende all’infinito? Ciò è soltanto 
una contraddizione, vero? Male 
ragiono? E invece no! (e me ne vanto): 
nego che il tempo resti tale e quale! 
 
Varia la sua «durata»! Io sostengo 
che un secondo d’allora valga… un giorno 
di ora. E affermo ciò perché ritengo 
 
che sia la verità. E, credo, intorno 
a ciò si debba dissertar; sovvengo 
proprio l’urgenza ed a spiegarlo io torno. 

Il tempo è come strada dritta dritta 
(che giri intorno al mondo e si congiunga 
di nuovo a sé). Chi la percorra, gitta 
innanzi lo sguardo: quella par giunga 
 
soltanto all’orizzonte. Ne approfitta 
e tenta giunger là (ma che raggiunga 
mai quel punto, lo sapete, è sconfitta 
l’intenzione: che non basta che aggiunga 
 
a passo nuovo passo). Ugual distanza, 
piccola appare in fondo; la misura 
(della vicina) appar abbia sembianza 
 
maggiore. Ben così si configura 
andare il tempo: l’auto lontana avanza 
lenta (par); questa ha grande andatura! 
 
 
Ti pare che con ciò io qui dimostri 
l’opposto? Che il tempo in lontananza 
sembra esser lento, mentre invece mostri 
che l’esplosione che c’è, in  distanza, 
 
(il Big Bang) sia qual fulmine? I nostri 
occhi possono vedere abbastanza 
bene queste macchine! Invece m’addimostri
quel botto… senza veder la circostanza 
 
precisa: la pensi... e pensi male! 
Con l’andatura grande del presente 
tu pensi accada quella! Ma è normale 
 
l’opposto: a compier l’inconsistente 
breve tratto all’orizzonte (non vale  
questo esempio?)… velocità è impotente! 



 

 

1688

 

Veloce corri avanti più che puoi 
ma non raggiungi mai il punto lontano, 
la fuga della via. I passi tuoi 
percorrono più volte il mondo invano: 
 
sempre ti sfuggirà; perché non puoi  
raggiungere quel punto. Andare piano 
o veloce non serve; prima o poi  
tu… non arrivi. E, andando, a mano a mano 
 
che procedi, sorpassi quell’ambiente 
che prima ti sembrava fosse poco 
di la discosto, e scopri era apparente 
 
la vicinanza con quel punto: il gioco 
prospettico che c’è non ti consente 
di misurare quel lontano loco. 
 
 
Ma l’uomo – nei confronti del passato – 
è come quei che viene da quel punto: 
lo guarda bene e gli par situato 
a una certa distanza. Il contrappunto 
 
è che non può vagliare come il dato 
– alle sue spalle – è ingannatore: spunto 
non gli dà l’esperienza, ed il pensato 
inizio certo non gli parrà disgiunto 
 
dal fatto ch’è possibile vi sia. 
E sbaglia, molto, se egli lo misura 
e non si avvede che la geometria 
 
lo inganna. E infatti – per quell’andatura 
che ha – stima l’inizio della via 
ed a breve distanza il configura. 

Essendo ciò riposto nel passato 
chi mai può girarsi e controllare 
cose che vede ben chi è indirizzato 
verso il davanti? Né può giudicare 
 
che il lontano chilometro sia stato 
uguale a quel che passa. E misurare 
quello con questo è quanto di più errato! 
Ei crede che là in fondo già gli appare 
 
tutto in un colpo! E accorcia, sì facendo, 
il tempo, ma si sbaglia, ché percorse 
un altro quel tratto uguale, mettendo 
 
un tempo uguale. Egli non si accorse 
di quanta prospettiva! E va dicendo 
ora il contrario, e non si pone in forse. 
 
 
Se noi – invece – si volesse fare 
misura ben esatta, si dovrebbe 
fare un confronto che sappia impiegare 
legge di prospettiva. E ci vorrebbe 
 
un metro poi più corto (a misurare 
i metri più lontani). E non sarebbe 
possibile; perché, per arrivare 
a quel punto lontano, infittirebbe 
 
sì quel campione che non si riesce  
già più a distinguerlo. Perché sappiamo 
che, all’orizzonte, il punto ben s’accresce 
 
d’uno spazio… infinito. Infatti abbiamo 
tutto quello che viene poi; si mesce 
in quella realtà ogni richiamo. 



 

 

1689

 

Così chi vuol contare ora gli albori 
del tempo – partendo dalla realtà 
che misuriamo oggi – dei rigori 
di prospettiva bene egli dovrà 
 
tenere conto, e far che si avvalori 
di più quel tempo che lontan sarà, 
all’orizzonte, dandogli valori 
di gran lunga maggiori. In verità 
 
non scorre sempre uguale, s’«inflaziona»: 
quello che un tempo era un minuto, adesso 
è un secolo. Colui che lira buona 
 
possedeva un tempo, avea lo stesso 
che un milione… di adesso: suona falso 
se oggi diamo del misero a quel desso! 
 
 
Chi sbaglia in questo modo oggi è la scienza 
che afferma l’energia – già concentrata 
in un piccolo punto – aver potenza 
spaventosa! Non è considerata 
 
la questione che essa, in presenza 
di un tempo quasi Zero (di durata  
lunghissima)… l’uguale ottiene, senza 
strafare. Quella forza, se applicata 
 
per moltissimi istanti, dà un totale 
ch’è identico! Ma l’incredibile… è 
che quel valore sia… lo Zero. Tale 
 
è la somma, anche fatta adesso, giacché 
– ma sembra assurdo! – indica quanto vale 
l’energia che esiste… Ecco perché! 

È la capacità di far «lavoro» 
quella che definiamo l’«energia». 
Richiede un tempo in cui questo tesoro 
s’applichi. E se tendente esso sia 
 
ad infinito per durata, loro 
ne basta quasi nulla perché fia 
d’ugual possanza. Al limite, coloro 
che sanno Zero il tempo, sulla via 
 
son d’uno Zero di energia. (Mistero 
più non è che – ove il tempo s’annulla – 
anche la forza necessaria, invero, 
 
a compiere lavoro, diventa nulla, 
perché allorquando il tempo vale Zero 
durando eterno è troppo già il nonnulla). 
 
 
In presenza – un bel dì – di condizioni 
molto simili a Zero, una forza 
ben piccola, applicata per porzioni 
di miliardi di anni, si rinforza, 
 
viene letta un portento. Ma i milioni  
di anni (essendo quel tempo una scorza 
sottile), oggi li vedi qual «ioni» 
di spazio temporale. Ci si sforza 
 
– qui – a spiegar che dallo Zero al «via!» 
si sia passati con lo scatto invero 
irrilevante; e che tanta energia 
 
ci volle, ch’era equivalente… a Zero! 
Insisto così tanto, ché la mia 
teoria nega l’attual pensiero! 



 

 

1690

 

Gli scienziati – coi lor mezzi esplorando – 
giungono a dire quando il mondo è nato: 
ben sedici miliardi d’anni, quando 
il grosso «Big Bang» ci sarebbe stato… 
 
Fanno il solito errore, ignorando 
il tempo in prospettiva. Perché – dato 
questo elemento – io dico che – arretrando 
sedici miliardi d’anni – il creato 
 
allora sembrerebbe un’altra volta 
più antico – ancor! –… di sedici miliardi 
d’anni. Così la scienza ha sconvolta 
 
la sua visione, in tutti i suoi risguardi 
dal problema del caldo. Io l’ho risolta 
altrimenti e non son io tra i bugiardi. 
 
 
Il grande caldo che ci sarebbe stato 
quando ogni cosa, tutto l’Universo 
era stretto in un punto, concentrato, 
è una storia inventata. Andò diverso: 
 
quello che allora si è verificato 
non era differente – per un verso – 
da ciò che appare ora. Il picciol dato 
termico, scaldando a lungo, converso 
 
ha il calore minimo nel totale 
che ha adesso: ora che il tempo dura 
molto meno, è il massimo. E vale 
 
invece poco quando la misura 
– durando in modo sì fenomenale – 
moltiplica l’effetto a dismisura. 

Ma come iter diverso è opportuno 
pensare? Infatti anche l’energia, 
(anch’essa!), ch’ebbe inizio da quell’Uno 
di allora (tendente a Zero), la via 
 
prese, in quel tempo, proprio senza alcuno 
apparente sfolgorio, o frenesia; 
piccolissima forza, di nessuno 
slancio effettivo; che malinconia! 
 
Uno pensa a chissà quali portenti: 
e invece il tutto nasce e tu discorgi. 
Accadde come accade nei presenti 
 
vuoti siderei d’oggi: tu non scorgi, 
nel fluttuante vuoto, gli evidenti 
segni del nascere: non te ne accorgi! 
 
 
Una delle leggi più sacrosante, 
della scienza, è la «conservazione 
dell’energia». Ed io, tra queste tante 
mie ragioni, affermo esservi zone 
 
temporali in cui la forza – vacante, 
quasi, nell’attimo! – una negazione 
sembra di essa. Ed ho affermato innante 
che nel momento quasi Zero, un «ione» 
 
infinitesimo… vi sia (dato 
lo Zero prossimo) di tutta quanta 
l’energia e del tempo – considerato 
 
che tutto vien da Zero, che si vanta 
un accrescere lento, immaginato 
applicato per secoli (a millanta!)… 



 

 

1691

 

Ciò non contrasta: essendo la durata 
effettiva del tempo così lunga 
proprio perché tendente e approssimata 
allo Zero. Ed ora, che io giunga 
 
ad affermar che «sol così» è serbata 
l’energia è un tutt’Uno! Il tempo funge 
da buon compensatore. E chi pensata 
fa diversa (e così ben si disgiunge 
 
da questo originale mio pensiero: 
tutta la scienza odierna!) è certo in torto! 
Udite, udite: che io affermo vero 
 
essere quel principio sol s’è scorto 
un tempo inflazionato il cui primiero 
valore all’infinito si è distorto. 
 
 
Per cui l’attimo Zero ne valeva 
per l’infinito che c’è adesso; e quello 
(quasi Zero) un tempo conteneva 
che oggi son miliardi d’anni, nello 
 
spazio temporale di adesso. Leva 
questa precisazione e fa’ bello 
e costante il tempo e poi rileva 
le conseguenze!… Cadi in un bordello 
 
di teorie (scientifiche?) le quali 
– concentrando tutto in un punto – tanto 
caldo lo fanno, e con tante e tali 
 
energie addensate, che soltanto 
così tu giungi a… fantasie mentali 
a cui oppongo un certo disincanto! 

Già faccio – col mio dir – rivoluzione; 
ed è integrale, ed io me ne sovvengo 
molto bene, ché arrogo l’intuizione 
a frutto mio, per primo. Già ritengo 
 
non sia cosa da poco; e l’intenzione 
di dimostrarne il senso (io vengo 
a dir) è giunta anche a condizione  
risolta. Non sazio, dell’altro tengo 
 
ad appurar: che lo Zero iniziale 
è ancora uguale a Zero! Cioè la somma 
di tutta l’energia presente è tale 
 
che il suo valore proprio a Zero assomma. 
Solo in questa maniera Zero vale, 
a un tratto… di più: a Zero, insomma! 
 
 
Solo così, sostengo, si è potuto 
passare dallo Zero a posizioni 
incrementate… di uno Zero. Avuto 
l’incremento, le nuove condizioni 
 
non possono avere posseduto 
altro valore (Ma non ho intenzioni 
di spogliar la realtà di un suo tessuto 
– suo proprio – anche se vale Zero). Poni 
 
attenzione: esso è uno Zero quale 
il valor dell’esistenza… decreta 
dalla mente. Lo spazio resta tale 
 
ma vale nulla in sé, ché la consueta 
sua grandezza proprio non s’avvale 
di consistenza sua, propria, concreta. 



 

 

1692

 

Lo Zero, a un certo punto, è… «fecondato» 
da Uno: Essenza, Vita, un profondo 
padre di Zeri, in stuolo illimitato 
che l’Assoluto ha proprio in sé, secondo 
 
l’effetto d’un crescere smisurato, 
che sempre avanza… d’un niente. E il mondo, 
ecco che appare, come schiumo enfiato: 
… di niente in sé. Spero non vi confondo, 
 
se vi descrivo ciò che ho immaginato... 
Non so spiegare un «niente che sia… origine» 
come un rapporto in sé io l’ho pensato! 
 
Lo Zero assume il 10 a sua «vertigine», 
c’è uno Spirito santo e l’ho nomato 
«Uno, Assoluto». Più Zero, dà l’origine. 
 
 
Per cui – andando avanti – pur se aggiungo, 
ad Uno, Zeri nuovi, io non arrivo 
più innanzi. Per questo motivo giungo 
a dir che se – guardando con furtivo 
 
sguardo – io cerco di far che raggiungo 
l’origine… e come? son già lì! Privo 
d’un vero avanzamento, io prolungo 
all’infinito questo tentativo 
 
senza poter fermare ciò… che tocco… 
in questa divisione ch’è impotente: 
«10» diviso «9 a 1»…un blocco 
 
periodico che gira e non c’è gente 
che possa dir… ove inizi lo scocco 
primo… dove si renda più evidente. 

Quest’effetto che forma accade ovunque, 
e non solo all’origine del tutto. 
In ogni punto Zero, oggi (quantunque 
sembri ben strano), nasce il costrutto 
 
d’un Universo nuovo! E (qualunque  
sia la causa) genera spazio, flutto 
temporale. Per cui – oggi e dovunque – 
lo spazio ne va gonfio (così strutto 
 
in ogni punto che tutto l’Universo 
si gonfia in conseguenza). Ed assistiamo 
perciò anche a tempo e spazio diverso: 
 
dei punti e dell’insieme. E vediamo 
che da ogni Zero, va presto converso 
il vuoto, fluttuando. E sbalordiamo! 
 
 
La somma dei rigonfiamenti pone 
le basi, per la velocità, quale 
appare in totale. E si propone 
che quella della luce sia tale: 
 
assoluta; e che – all’osservazione – 
300.000 chilometri – vale – 
al secondo (o giù di lì) in relazione  
al tutto. Chi in base a ciò suppone 
 
l’Universo sia somma d’espansioni 
così veloci in tutti i punti, sbaglia. 
Il punto Zero s’espande in proporzioni 
 
prima modeste, poi sempre più si scaglia 
avanti, con precise accelerazioni 
del tutto. E il mio pensiero non s’incaglia. 



 

 

1693

 

Quella velocità che luce tiene 
è quella grande dell’intero tutto, 
è assoluta; mentre ciò che avviene 
prossimo a Zero è senza gran costrutto 
 
(piccola cosa, in quanto tutto viene 
proporzionato a un nulla senza strutto) 
perché quella velocità contiene 
– per come è in relazione con quel frutto 
 
presente là – in sé tutta atteggiata 
a quella piccolissima accezione. 
Anche noi oggi – avendola cercata – 
 
possiamo dirla minima porzione 
di quella ch’è assoluta. Aggregata 
– ad altre piccole – dà l’espansione. 
 
 
Lo Zero – esteso indefinitamente – 
in base al 10, lo fà accelerato. 
Poiché a mutarsi in altro è assai impotente, 
è in potenza di Zero. Incatenato 
 
a membri affatto uguali, non risente 
l’inflazion degli Zeri. Coniugato 
con l’assoluto, appare come un ente 
d’aspetto colossale, sconfinato, 
 
infinito…, ma è Squilibrio Zero. 
Gli estremi già si toccano e lo spazio 
risulta essere curvo, ed il sentiero 
 
che va diritto innanzi – come sazio 
del suo destino – al principio vero 
sen torna, come pagando un dazio. 

Che lo Zero fecondi l’infinito 
e alfine torni a Zero, è una gran prova 
in sé, di come gli sia consentito 
di crescere… di niente: strana alcova 
 
di grandezza, di un atto ch’è inserito 
in un ciclo di Zeri. E controprova 
sarà che l’Universo – acquisito 
il massimo sviluppo – poi si muova 
 
secondo quella curva dello spazio 
che accentra nuovamente ogni raggio 
verso l’origine. E l’«iperspazio» 
 
sarà l’effetto dell’inverso viaggio 
in quel volume d’ingrossarsi sazio 
che curva verso Zero il suo lignaggio. 
 
 
Ma gli altri punti Zero intorno – quelli 
che, oggi, stanno ripartendo, ovunque, 
l’un dopo l’altro enfiandosi, sì belli, 
ciascuno all’infinito… – giunti al dunque, 
 
or danno il via a universi novelli, 
in espansione. Nel mentre, comunque, 
– il nostro – si contrae. Ritornelli 
supremi di complessità… Quantunque 
 
forse –  tutte insieme – sempre danno 
omogenee curve che, percorse 
le traiettorie dello spazio, fanno 
 
ritorno al punto Zero. Ognuna, forse, 
così nel giro, in cui non si hanno 
spazi più aperti… ma chiuse risorse. 



 

 

1694

 

Ma allora? Il nostro mondo? Noi vediamo 
che non è Zero! È un’illusione? Un mero 
inganno certo non è. Noi sappiamo 
che non c’è vero spazio e tempo vero: 
 
sono grandi realtà che concepiamo 
giacciano intere in orbite… di Zero. 
Di cosa è fatto allora, che (possiamo 
dire?) sia «consistente»? Ed il mistero 
 
l’ho accennato: lo Zero – ch’è irreale – 
diventa ognor reale… ché un Potere 
Grande lo… feconda. E questo Tale 
 
è… Uno, Rapporto, Causa, Volere, 
Padre. La «consistenza» vera è quale 
così è concetta in quel suo belvedere. 
 
 
Chi, Cosa sia il Padre… or lo sappiamo: 
è assoluto Rapporto. Con l’azione 
di questo strano mondo riusciamo 
a scovarlo: esso è la divisione 
 
tra il 10 e il 9 a 1 che vediamo 
nel 10. Ma, in questa oscura funzione 
– d’equilibrio periodico –, ben diamo 
prova della nostra limitazione: 
 
a capir che vuol dir che – aggiunti Zero – 
s’entri nell’infinito lungo lungo 
d’Uno...e del suo periodo eterno e vero! 
 
Con 10 e 9 «interi», se io aggiungo 
il rapporto e gli Zero… «Addio» all’intero! 
«Nulla è più intero» è quello a cui io giungo. 

L’evento creativo ancora avviene 
(anche adesso); perfino gli scienziati 
han misurato il vuoto che rinviene, 
fluttua, e da ciò sono «creati» 
 
atomi nuovi, nuove unità. Viene 
la Scienza nostra, coi suoi esperti dati, 
a queste oscure conclusioni. Ottiene 
la Filosofia di più, ragionati 
 
i suoi argomenti. E – congetturando – 
ho intuito che è perché si è mosso 
l’assoluto, che Zero – sviluppando 
 
tutto un discorso (vuoto di sé) – ha scosso 
i confini del nulla, generando. 
Aggiungo ancora tutto quel che posso. 
 
 
Dal solo Zero: nulla. Dal «tendente»: 
sì, può ben qualcosa nascere. Dunque 
da un «tendere» e non dal puro niente! 
Da un tendere in potenza. Infatti ovunque, 
 
ciò che può, certo esiste: «è» nel presente. 
E’ un «IO» che può dividersi – comunque 
si voglia definire – in un atto incipiente! 
IO e 10, in cima a tutto, dunque 
 
essenza e numero. Giacché è questa 
l’origine: Uno «IO-10». Riesce, 
l’intelligenza! E la Ragion si appresta 
 
a generare… un «modo». Ecco, fuoresce 
pian piano forza, tempo, spazio, gesta 
concette a numeri… ed un mondo n’esce! 



 

 

1695

 

Sono orgoglioso! La piccola mente 
che ho, ha capito! E crede nella mia 
soluzione. E chiaro se lo sente 
(dentro di sé) che è filosofia 
 
sua propria, sintesi soddisfacente 
di secoli di pensiero; la via 
di un  approdo real, che fa coerente 
il matematico, e la ritrosia 
 
dell’«essere» (ch’in «divenire», a un punto, 
fu corretto e che la scienza umana 
non ha potuto mai veder disgiunto). 
 
«Dimensione IO-10» è DIO. La strana 
divisione 10 a 9 è il suo assunto 
– dell’essere – nell’essenza sua vana. 
 
 
Essenza vana giacché ogni cosa 
– tutto quello che «è», ognuna – presa 
dentro la nostra realtà, riposa 
(agendo) in una dimensione intesa 
 
«estraniata» da Lui. Desiderosa 
di maggiore chiarezza (che è ben compresa, 
la mente, e vuole men difficoltosa 
la comprensione) un esempio palesa: 
 
« E’ come l’ingegner che – programmando 
un computer – decise d’imitare 
il Creatore, ed – organizzando 
 
proprie relazioni – seppe varare 
dimensioni inventate e un dove e un quando. 
– Ditemi: che le lega al suo operare? – » 

Questo programma, in vero, è stato fatto; 
si chiama: il GIOCO-GIOGO di Dio. Esso 
simula il mondo, le persone, l’atto 
che fan vivendo. Ma anche io, presso 
 
il Video-Gioco, manovro e combatto 
contro mostri invasori (ma è lo stesso 
che dissi poco fa’: ché non m’imbatto 
in niente, ché quel mondo è come emesso 
 
da chi l’ha programmato). Il chiedere 
la relazione che c’è in questo mondo 
dà il concetto dei numeri. Credere 
 
ad altro è abuso. Come, il verecondo 
«alieno» di quel gioco, può accedere 
alla mia realtà? Resta in quel fondo! 
 
 
Tra noi che viviamo in questo mondo 
e la sua Causa (quel Padre estraneo 
che fecondò lo zer, qual uovo tondo, 
e fece realtà) c’è un subitaneo 
 
parallelo: il rapporto fecondo 
tra il video-gioco e il sotterraneo 
programmatore. Anche se affondo 
tutto me stesso in un contemporaneo 
 
cercar, non c’è nello spazio inventato 
del computer il suo programmatore: 
c’è il suo genio, egli no! E il dato, 
 
l’input, son relazioni, hanno valore 
Zero in quanto a consistenza, e lato 
di segni elementari… e non c’è errore. 



 

 

1696

 

C’è il computer...; la macchina sa fare 
ben tesoro degli input digitati. 
C’è l’energia dell’elettrone...; pare  
che basti. Occorre immettere dei dati 
 
elementari… al fine d’impostare  
programmi. Fatto ciò, gli elaborati 
della macchina li puoi… comparare 
a te? E i dati che son programmati 
 
che consistenza mai diretta hanno? 
Sono l’Uno e lo Zero…, Zero ed Uno…; 
son tutti un gioco tra un Sì e il No... E danno 
 
il senso esatto di quel che QualcUNO 
(D.10, DIO) fa con Zero: fanno  
apparire un mondo… come in raduno. 
 
 
L’alternanza di due segnali soli 
– un Sì ed un No – essi passaggi essendo  
di corrente… o no, consente voli 
creativi. E proprio componendo 
 
quel sistema binario, così suoli 
giocare. Tu (da Padre) vai fornendo 
inoltre sempre la corrente e stuoli 
di meccanismi… e te ne stai accorgendo. 
 
Il Padre Nostro al «No» (che è lo Zero) 
aggiunge il positivo (l’infinito). 
È un sistema binario, e per davvero! 
 
Ma il «positivo» cos’è? Sono il dito 
ch’Egli batte, la Corrente e il Mistero. 
Zero è l’interruzion… lo Spazio è un «mito»! 

Dio Padre è proprio esatto. Indica bene 
(non dell’essere oppur del divenire): 
indica già l’origine e contiene 
il senso del creare, senza dire 
 
il come, senza che da questo viene 
a mancare – ciò tuttavia – l’ardire 
dell’immaginazione. Mi sovviene 
che un dì Gesù così soleva dire, 
 
rivolgendosi a Dio. Ma io penso 
anche che a Suo proposito diceva: 
«Perdona…fa…!» parole dall’intenso 
 
senso operativo. Ma aggiungeva: 
«Però non la mia volontà…» (assenso 
per la Sua). Ché la Sua ben vedeva! 
 
 
Gesù, pur sentendosi Figlio (e Dio) 
poneva differenze. Ma ci sono: 
quelle della realtà, in cui l’io 
ha desideri, a seconda del dono 
 
avuto, dell’ampiezza di un desio 
soltanto spazio-temporale. Tono 
diverso ha il voler del «Padre mio»: 
un’altra dimensione e alieno suono, 
 
che non opera dentro quest’ambiente 
con gli stessi limiti che esso ha. 
Infatti Dio non si vede presente; 
 
desidera… dalla profondità, 
da quel «vuoto» – che è – di questa «essente», 
misterïosa e «diveniente» realtà. 



 

 

1697

 

Questo pensava Gesù «il Figlio», questo  
io credo di capire. Che il Padre 
«mio» coincida con quel Dio, non resto 
a chiedermi. Gesù, con la «Sua» Madre, 
 
e quel «Suo» Spirito santo… Il Testo 
sacro io non calco qui, con ladre 
intenzioni d’appropriarmi un contesto 
rivelato. Eppure il senso Padre 
 
io l’ho preso da lì, ché mi par vero 
e rispondente al senso che ha quello  
che gli scienziati chiamano il «Mistero» 
 
del vuoto; un qualcosa di sì bello 
e potente, che da un profondo Zero 
ha il potere d’imporre uno stornello. 
 
 
Stornello della vita. Se una piega 
trascendente non voglio, a questo punto…, 
è vero anche che già non mi lega 
neanche le mani il dissentire – giunto  
 
così – per forza! E se il pensier congrega 
tanti motivi ed ogni contrappunto 
per credere che un Padre ci collega 
a un’altra dimensione e che si è assunto 
 
il ruolo di riempire l’iniziale 
vuoto, per cui si possa ben capire 
la partenza da Zero (la quale 
 
unica, spiega realmente il divenire 
e l’essere e il non essere)… io male 
fo’, se dissentisco… sol per dissentire! 

Or – detto ciò – io lascio l’argomento, 
perché non mi par giusto e neanche vero 
scopo, stare a… rimescolare il vento... 
anche se la visione è davvero 
 
importante, concettualmente. Sento 
d’aver chiarito l’oscuro sentiero 
della Filosofia, col trattamento  
deduttivo ed il logico pensiero, 
 
nonché con note di matematica 
ed il sapere degli antichi (quando 
s’insisteva a indagare la tematica 
 
di ciò che fosse «il tutto»). Giudicando 
«essenziale» un Padre, io, in pratica 
con l’energia lo vado ricercando. 
 
 
E il Padre è un Dio d’attiva «dimensione» 
e sono «tre» di spazio e «una» di tempo… 
E come non pensare alle persone 
- «tre»! - di questo «Spazio» e nel frattempo
 
a quell’«una» del «Tempo»? La questione 
dell’«anima» e del «corpo» - nel contempo- 
presenta senza fare confusione 
il valore assoluto…, sì, del Tempo. 
 
Il Padre così «Kronos» fu chiamato 
dai greci antichi, ancor prima di Giove. 
Ed io, dell’Assoluto «innamorato», 
 
non cerco dove è, non cerco altrove: 
perché lo vedo espresso e figurato 
nell’Uno e Trino e il cuor mio si commuove! 



 

 

1698

 



 

 

1699

 

 
 
 
 
 
Canto terzo 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Il caso;  
la supremazia della forza; 
la forza del legame,  
come base del costruire; 
dalla semplicità alla complessità, 
attraverso l’affermazione  
dei legami come forza 
predominante; 
il bisogno di fare penitenza, quale 
risposta al grido  
di salvezza della Terra. 



 

 

1700

 



 

 

1701

 

Dunque energia. Ma c’è un’Idea… qualcuna, 
o c’è il Caso? Mi chiedo: «La natura 
si gioca le sue carte, ad una ad una, 
senza proponimenti né paura? 
          
Essa tenta e riprova, assembla e aduna 
– nell’agir della forza – con la “pura 
casualità”?»… Senza dubbio o lacuna 
essa agisce a caso e, finché dura, 
 
compie trasformazioni, evolve, cambia, 
con fantasia e con stupidità. 
Se notiamo… un’Idea, lei la ricambia 
 
ciecamente. Ma non vorrei di già 
concludere così: ché poi si scambia 
fischi per fiaschi…, se così poi si fa! 
 
 
È evidente che ora sto indagando 
nell’ambiente e nelle forme della 
fisica…; e che non sto ricercando 
in quelle della vita e della bella 
 
capacità di reazione… (quando 
di vita parlerò, dirò di quella). 
Ora io sto solamente cercando 
tra le forze, tra gli elementi, nella 
 
speranza di scoprirvi pur qualcosa, 
se c’è, e – vedo – c’è. Non sono idee, 
ma valori! E – se ne ha – piccola cosa 
 
diventa assai valente…; panacee 
vive, di successi…; spande (a iosa) 
la sua stirpe…. e ne ha grandi nomee. 

Così l’onda di luce, pura energia, 
agendo e diffondendo la sua forza,  
se scopre un modo in cui riposta sia… 
una intesa, un accordo, non si sforza  
 
a reagire e accoglie quella via 
preferendola, di fatto. Non smorza  
la sua forza, ma fa in modo che fia  
coerente. E cosa è – giocoforza! –  
 
impone, ché –  partendo dalla base 
stessa di tutta quella costruzione, 
dall’onda –  tanto essa è posta in fase, 
 
che crea dei «modi» in cui la sua azione 
è tanto «combinata», che già frase 
sembra diversa, diversa allocuzione. 
 
 
E – ad un tratto, mossi d’altre parti – 
scopriamo che quest’energia… si veste 
da materia. Diventa dura; la sparti; 
è corporale. Bene si traveste 
 
l’onda purissima…, segue sue arti  
misterïose. E voi non direste  
– oh, mai! – che il pieno e i suoi tanti riparti 
siano fatti di… «vuoto»! Fareste  
 
finta d’assentire, per poi negarlo… 
nell’intimo vostro. Eppure, nel vuoto 
dello spazio interstellare – parlo 
 
proprio di ciò – l’onda effettivo moto 
fa! Non è che un ondeggiare (non ciarlo 
se lo dico) del vuoto. E ben l’annoto! 



 

 

1702

 

Non c’è altro da dire: che davvero 
il vuoto «esiste» e che non è il «niente». 
Così l’onda di vuoto il suo sentiero 
compie all’energia. Graziosamente, 
 
quando ne dissi non credeste… è vero? 
Sembrava sol speculazione. Gente 
mia, io lo so, che sembra menzognero 
questo mio dissertare. Ma accidente! 
 
Il tentativo che io faccio è serio, 
ci gioco quella parte di me stesso 
che è la mia cultura ed il criterio 
 
della vita. E già m’accorgo, adesso, 
che non lo faccio «a vuoto». Deleterio 
non è; perciò continuo e vado appresso. 
 
 
L’onda perciò – se si presenta il caso – 
s’atteggia in vario modo, e l’energia 
compone  in forme assai diverse. Baso 
tale intuizione e la credenza mia 
 
sul fatto che io sono persuaso 
che protoni, mesoni, la pletora 
di particelle, sono forme che (a naso) 
son fatte solo per la fantasia 
 
delle combinazioni, in cui la forza 
d’elettromagnetismo è soddisfatta. 
Ogni volta che alquanto si rafforza 
 
l’ambizione segreta, ecco, è confatta 
una forma precisa. È – giocoforza! –  
una forma… casual… ma poi coatta. 

Il Caso, dunque, il «metodo»? Soltanto 
il caso? Con l’obbligo, forse, quando 
s’afferma una ragione in sé (che tanto 
mi dia tanto), di rispettare andando 
 
assieme a quell’accordo? Non in quanto 
sia bello, dolce già (collaborando) 
ma perché forza oggettiva dal canto 
suo, così gl’impone (l’ordine dando). 
 
È solo dunque di Forze una questione? 
Che agiscono e prevalgono le forti? 
Di lettura «morale» ho tentazione, 
 
però, perché mi avvedo son le sorti 
(per quanto casuali) d’attrazione, 
d’«amor» il frutto. Ce ne siamo accorti. 
 
 
La stessa forza in sé, cos’è? Energia 
«buona». Non quando (sembra) ti distrugge 
e ti piega, ma quando scopri ch’è la via 
maestra, l’unica che aggrega. Rugge 
 
come leon, la forza; ignori come sia 
fatta; eppure è l’unica che si strugge 
a costruire il mondo. Anche se la mia  
mente mi dice ch’essa si rifugge 
 
da ogni valore morale, dico  
che essa in sé lo è. Che un positivo 
impone la sua immagine. L’amico 
 
unico, il solo, su cui poggia il vivo 
àmbito suo, formato dall’antico 
crescer del tutto, è un poter «captivo». 



 

 

1703

 

Più osservo la materia, nella sua forma 
primitiva, più mi convinco: è «buona» 
l’energia, la forza, che si conforma 
come «amore», la forza in sé che dona 
 
di poter costruire. Lei riforma, 
strato su strato, tutta una gran zona 
ch’è superiore all’altra…, sì, nell’orma  
di un cammino. Alla base risuona 
 
come onda, libera; sopra viene, 
piegata su di sé, quella frenata 
(che gira) e forme che stimiamo piene 
 
(come i protoni). Sopra situata 
la scala atomica e le contiene 
la molecola (ancor più complessata). 
 
 
Ogni volta che forma rilevante 
raggiunga un equilibrio stabilmente  
diviene un pezzo molto accattivante 
d’un assetto complesso che abilmente 
 
(a caso?) la natura ci fa. Tante 
strutture complicate assiduamente 
essa propone e prova… ed altrettante 
disfa. Ma ciò che vale è resistente, 
 
permane. Ed ecco si è forgiato un altro 
mattone, d’un edificio immanente, 
complicato. Che tutto questo, scaltro 
 
non sia, che non sia intelligente 
io non ho dubbi. Ma che, per altro, 
sia frutto di «bontà», com’è evidente! 

E dà giudizi in merito, morali. 
Afferma (e porta esempi all’infinito): 
«Le costruzioni buone sono tali 
se hanno un valor così pulito, 
 
che sappia sopportare tutti i mali». 
«Ciò che lega è la forza ed il suo ordito». 
«Ciò che unisce è l’incontro». «Su, con quali 
altri valori il mondo è costruito?» 
 
E aggiunge: «Io t’ho mostrato ch’è così; 
perfino io – che sono un incosciente – 
mi adatto a usar la forza, che sta lì, 
 
alla mia base. E non c’è proprio niente 
all’infuori di me:  tutto si costruì 
di me, vive di me. Ne sei cosciente?» 
 
 
In base a quest’ossequio all’energia 
termino, or. Da quel grido partito  
di Madre Terra, io dico: «E’ poesia!» 
La Natura, così com’è, non ha contrito 
 
il cuore… «Ma a me importa!»… chè la mia 
ragione ha davvero già intuìto 
che è corretta ed è giusta la via 
della mia redenzione e che l’invito 
 
a meditare – anche quando viene  
umanizzato – è quanto mai opportuno 
perché davvero a tutti noi conviene 
 
stare a cercare ciò che ben ciascuno 
dovrebbe. Ed – appurato che fo’ bene – 
fo penitenza e le mie forze aduno. 



 

 

1704

 



 

 

1705

 

 

 
 
 

LIBRO TERZO: 
 

PARADISO 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

La ripresa dopo 10 anni; 
la catarsi della salvezza. 
 
 



 

 

1706

 

 
 
 
 
 
 
Canto primo 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Il rilancio dopo lo sfascio  
e la solitudine;  
vedere il bene nel male,  
il bello nel brutto,  
in una percezione complessa 
dell’esistenza umana. 
L’iniziazione sublime  
nel GIOGO-GIOCO di Dio. 



 

 

1707

 

Il verseggiare poi misi da parte, 
ché in altro modo la questione posta 
fu da me per dieci anni. E ora le carte 
si son così rimescolate e costa 
 
tanta fatica rinnovare l’arte 
– di un dire in versi – che questa risposta 
con la poesia…si langue e non riparte, 
come se le mancasse un nulla osta. 
 
Molto infatti è mutato: il giudizio 
di me, le circostanze, i luoghi e i tempi 
e non ho perso ancor l’antico vizio 
 
d’esser tenace e di accettare scempi 
di me, nella ricerca d’ogni indizio, 
perché l’essenza d’un ben far s’adempi. 
 
 
In tanto tempo son restato solo, 
mia mamma è morta ed io sono in pensione. 
Come di uccello in cielo, nel suo volo 
– ad alta quota – è la mia condizione. 
 
Vedo tutto dall’alto, come un suolo 
ora laggiù, e la mia percezione 
ha nuova prospettiva... ed il ruolo 
degli affetti è mutato… e l’emozione 
 
che provavo per molti s’è annullata; 
tutto sembra estraniato e impiccolito 
ma la mia tela – oh no! – non s’è sfibrata. 
 
Dieci anni in Purgatorio hanno sfinito, 
e ‘sì ridotto quest’essenza data 
a me, che il tutto alquanto s’è stranito. 

Dieci anni ora finiti e la stagione 
io voglio che ci sia di un buon raccolto… 
anche coi versi: la maturazione! 
Stringere in pugno – ora – quel che ho colto…: 
 
Nulla… Niente se pongo l’attenzione 
alle cose, ma invece certo molto 
se riferisco tutto alla «intenzione», 
che ben avevo: a coglierne… il risvolto. 
 
Infatti sento d’essere arrivato 
a percepire il succo d’ogni cosa. 
Sento che Dio mi ha ricompensato 
 
d’ogni fatica e m’ha donato – a iosa – 
il senso del veder ciò ch’è ignorato 
da chi confida in sé e altro non osa. 
 
 
Ho visto – tutto! – quando – in mano – niente  
più ho avuto! Alto sull’orizzonte 
volando, perdevo, della mia gente, 
i connotati, avendo lì di fronte… 
 
la sintesi: di quello ch’è presente; 
il succo e il suo sapor, sunti alla fonte; 
il suon preciso che l’udito sente 
alla sorgente di quell’alto monte. 
 
I connotati dell’uomo normale 
colsi allorquando ne scrutai l’insieme. 
Senza proprio volerlo, fui geniale, 
 
nell’apprezzare l’albero dal seme, 
nel vedere il complesso nel normale, 
ed il cuore dell’uom dalla sua speme. 



 

 

1708

 

Il diverso nel simile… e il contrario 
di questo – come il freddo nel calore 
e tutto quello che gli è refrattario –. 
Scrutato ho tutto l’odio… nell’amore; 
 
e come il cuor gestisca, in modo vario, 
quel che fa bene in quanto dà… dolore, 
da quel che allieta i giorni in calendario, 
nei tempi… dell’angoscia e del timore. 
 
Su questo mi son messo ‘sì a indagare 
da ravvedermi: di che libertà 
ognun possieda nel suo «litigare» 
 
contro se stesso; dei limiti che ha…, 
sì che il libero arbitrio può osservare… 
anche chi resti in questa ambiguità. 
 
 
L’arbitrio – in vero «libero» – del cuore 
è non soffrire in tutto un patimento, 
è poter distanziarsi dal dolore, 
nei giorni dell’angoscia e del tormento. 
 
Oppure stare male – nell’amore 
vincente – se ne avverti un turbamento. 
Il vero arbitrio «libero» è un sentore 
che svincola da ogni asservimento! 
 
Di solito – invece – par che sia 
un certo poter fare – in bene o in male – 
le cose; e che sia libera, la mia 
 
persona, sol potendo essere tale 
da sapere imboccare la sua via 
od evitarla se per lei non vale.  

Questo parlare mio, di libertà, 
– buttato come lì – non lo è per caso… 
Mi sarebbe mancata – in realtà –… 
perché un duro destino avrebbe raso 
 
al suolo… i piani miei! Starebbe già 
imperversando… e il mio piccolo vaso 
empiendo o no, parrebbe… con crudeltà! 
In questa condizione, il mio buon «naso» 
 
s’è fatto fino, ed or distingue quello 
che veramente è dipendente da me, 
da quello che non lo è. Io rinnovello 
 
che arbitrio «libero» – vivendo – c’è 
non se puoi far qualcosa… ma c’è… nello 
star bene comunque, con te… il re di te. 
 
 
Sevizie, maltrattamenti crudeli, 
gioghi tremendi… nell’umana sorte! 
Ma – se ci pensi ben –  cadono i veli 
e cade quel… persino della morte 
 
– il mal maggiore – voluta affinché sveli 
a noi che della vita essa è alla porte, 
verso… quello che noi «Regno dei cieli» 
chiamiamo… sì, di Dio l’intima Corte! 
 
È un GIOGO – un mal! – che poi è mutato in bene! 
Non sembra sia «dono d’amore»! Non puoi, 
– però, amico mio – scorger dabbene 
 
l’amor se non… dall’odio! Tu credi – poi – 
che il tempo innanzi eterno se ne viene, 
e che – un dì morti –  svaniremmo… a noi? 



 

 

1709

 

In dieci anni, ho rovesciato tutto 
il mio giudizio e il quadro della vita...: 
io pure la vivevo del costrutto 
suo! Ma oggi sfugge – tra le dita –  
 
quell’essenza sottile! Soprattutto 
perché la intendo sol: «prima partita» 
d’un GIOCO interminabile, in cui butto 
la rete e tento che sia ben riempita 
 
d’emozioni. Per sempre, senza fine, 
sbocco giocoso d’un giogo assoluto 
in cui s’abbatterà ogni confine, 
 
del corpo, della mente e del vissuto. 
Lo stadio in cui saremo giunti, infine, 
è il Paradiso «che si sia voluto». 
 
 
Paradiso di sogni e d’intenzioni… 
Tutte! un GIOGO vinto – fino in fondo! – 
da chi l’avrà… patito! Belle lezioni 
avute e – per maestro – il duro mondo.  
 
Rivincite, rimonte e le emozioni 
d’un gran naufragio nell’ocean profondo. 
Se voi fuggite già le tentazioni 
del vostro bene – lo dico chiaro e tondo – 
 
la vita (fenomenale partita, 
se temi la sconfitta e più t’accingi) 
avrà il suo Paradiso ove finita 
 
ti appare… ché stai morendo… T’avvinci 
alla speranza e vuoi salvarti… dita 
protese al tutto… e tu… è così: lo vinci. 

Quel che ho capito dopo i dieci anni 
è quanto possa il Desiderio: forza 
di un GIOCO di Dio, irto d’affanni, 
che accende una passione e non la smorza. 
 
Gioco di un giogo… senza veri danni, 
perché la resistenza ci rinforza! 
Così si oppone ognuno ai suoi malanni 
e si riveste d’una dura scorza 
 
che lo proteggerà... Questo è un progetto 
che ho scorto… prima tenuamente 
e, poi, è entrata grande – nel mio petto – 
 
la certezza: del cuore e della mente. 
Ed ora provo il massimo rispetto 
perché è il dono di Dio alla sua gente. 
 
 
Era accaduto a me – arduo nocchiero – 
di veleggiare in mezzo alla tempesta 
e – detto in modo semplice – io m’ero 
accinto a ciò, facendo di mia testa, 
 
con portamento ardito, baldo e fiero… 
pronto a patir d’una sorte funesta. 
Mi sentivo «capace», sul sentiero 
della mia vita, di far tarda o lesta 
 
la mia azione, proprio assai credendo 
che i gesti e l’opre della mia giornata 
fossero il frutto d’un poter stupendo 
 
chiamato… «libertà». Questa pensata 
è comune a chiunque oggi, vivendo, 
ci crede perché tal l’ha immaginata. 



 

 

1710

 

Chiunque! e – ve l’ho detto: – ché io pure! 
Un poema – persino! – nella fede 
– scrivo – che le bellezze o le sozzure 
libero passo siano… del mio piede! 
 
Descrissi la tempesta e le mie dure 
lotte: di chi combatte e mai non cede, 
contro i perigli e le sue gran paure; 
di chi soccombe e forse non si avvede 
 
d’essere preda, in pieno, d’un gran vento 
cui opporsi non si può, ma che permette 
a tutti d’andare anche controvento! 
 
Descrissi il gesto di chi poi si mette 
a cercare – nel grande firmamento – 
l’orientamento che il gran ben promette. 
 
 
Dipinsi il dramma del nostro pianeta 
provato dalle azioni senza senso, 
dell’uomo. E – facendolo – la meta 
io cercai, perché questo intenso 
 
bisogno di pulito una moneta  
fosse a far l’uomo retto, e propenso 
a rispettare tutto! Ché non vieta 
volerlo… quasi fosse oro e incenso 
 
il desio –  di un bene –… da sperare. 
Ma il solo desiderio già non basta, 
se il Dio del ciel non lo vuol concretare. 
 
L’uomo concorre ad una immensa asta 
per spuntar cose e può partecipare… 
ma è come un cuoco che… non cuocia pasta. 

La cuoce Dio! Così tutti i rimedi 
che vidi e che cercai e che vi dissi, 
dopo dieci anni più non stanno in piedi, 
sono caduti, come crocifissi 
 
ad uno ad uno… Sai? E se mi chiedi 
perché un giorno io te li descrissi 
ed or li nego, dimmi, cosa credi? 
Lo direi certo ancor…, ma se mentissi! 
 
Di quello che affermai molto è restato 
vero, ma quello ch’era il senso stretto 
di centottanta gradi ho ribaltato. 
 
Il succo era di chi fosse il progetto 
della vita: se dell’uomo – assetato 
di vittoria – oppur di un Dio Perfetto. 
 
 
In dieci anni – di pena – ho ribaltato 
la mia certezza: è Dio che procrea 
e sottopone, a un GIOGO sconfinato, 
noi creature…; siamo chi si bea 
 
di quanto il Creatore ci ha serbato; 
la vita è come il canto di una Dea, 
e tutto è scritto già, tutto è annotato 
e l’uomo compie questa sua Odissea 
 
come Ulisse, condotto dai suoi Numi, 
su un percorso obbligato, sì evoluto, 
opposto al quale non ci son barlumi 
 
di resistenza. Così io ho creduto 
nell’opra nuova e nei novelli lumi 
– vera sintesi in me – che Dio ha voluto. 



 

 

1711

 

Credo infatti che Dio fece il progetto 
in cui tutto il possibile esistesse, 
ed affinché il probabile e il perfetto 
dieci alla cento volte si valesse. 
 
In tutto questo enorme e gran prospetto, 
fece sì che la vita umana stesse 
ad occuparne un certo tratto netto, 
di cui, la gente, sua ragion si desse, 
 
rappresentando i dati alla maniera 
di ciascuno, secondo i suoi concetti. 
In tal modo l’«essenza» è prigioniera 
 
di quant’è «concepito» ed i progetti 
sono tutti di Dio e c’è una schiera… 
Compiuti già, «non sembran» già perfetti. 
 
 
Invece son perfetti! Il Caos «sembra» 
chi regna e chi induca una gran lotta 
per conquistare il bene delle membra. 
Invece – nel complesso – questa flotta 
 
– delle diverse realtà – l’assembra 
Dio… e nell’ordine… e non complotta 
per l’un più che per l’altro, ove ne tempra 
alcuni ed altri invece anche li adotta 
 
a figli…, mentre altri ed altri ancora 
li abbatterebbe senza compassione 
mandandoli deciso alla malora! 
 
Ciascuno avrà, a suo tempo, l’occasione 
d’emergere, perché – chi lo fa ora – 
cederà il passo – un dì – a compensazione! 

Quando la causa attiva è sì assoluta 
domina l’Equilibrio – in ogni senso – 
perché ogni cosa che si è conosciuta 
avrà quanto le manca. E così penso 
 
che nella realtà da ciò evoluta 
ad ogni male ci sarà un compenso. 
Diverso sol sarebbe se venuta 
fosse, la vita, non da un buono e immenso 
 
Padre Assoluto, ma dal trafficare 
umano, che procura vincitori 
e perdenti.. e se così, come fare 
 
a compensare i perduti tesori? 
Chi sarebbe schiacciato, a quanto pare, 
per sempre avrebbe perso i suoi valori! 
 
 
Perché ci sia Giustizia, tutto quanto 
dev’essere perfetto e… solo un Dio 
può farlo!  E – trattato con il guanto 
di velluto o di ferro – ogni «io», 
 
(posto quel ch’è, e posto quel gran pianto 
– quando è spinto giù… verso il pendio 
che l’affossa…–) raggiungerà l’incanto 
d’un benessere… pari al creder mio! 
 
Ho fede… che avremo un dono immenso: 
non una vita sola… tutte quante 
in modo tale che – ‘sì come penso – 
 
si sia «tutti per uno», e ché – con tante 
singolari sconfitte – Dio sia propenso 
a darci una vittoria altisonante! 



 

 

1712

 

 



 

 

1713

 

 

 
 
 
Canto secondo 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
L’equilibrio assoluto,  
alla base  
del paradiso del singolo,  
che ritrova, nel complessivo,  
il coronamento d’ogni possibile 
senso di vittoria personale;  
grazie al corpo e alla materia, gli 
spiriti avranno infiniti modelli 
concreti  
di gioia e amore possibile: 
tutti quelli realizzati 
con sapienza da Dio,  
come l’espressione tangibile  
di tutto quanto il possibile 
nella relazione umana. 
 



 

 

1714

 

Ben feci quando dalla Perfezione 
intesi scaturissero le «cose». 
Ben feci, infatti ho vera convinzione 
– qui in Paradiso –, che Dio (che dispose 
 
l’ordine supremo della creazione) 
ricorse all’Equilibrio. E si pose 
a garantirlo, con la sua azione 
Assoluta. E un gran serto di rose 
 
ebbe le spine…; ed il molto bello 
fu mitigato, così come il brutto…; 
e il bene e il male, che ci stanno, nello 
 
scenario delle cose, ebbe un collutto 
frammisto, perché poi ci fosse quello 
che miscuglio dei due apparisse frutto. 
 
 
La Perfezione è l’equilibrio –  immenso! – 
in cui il tutto è… sì atteggiato 
che non ha certo veramente «senso» 
pensare a un mondo che sia «dissennato». 
 
Che il tutto di un «perfetto» abbia il consenso, 
che tra tutti gli opposti ci sia stato 
(e ci sia), nel profondo, un tale assenso…, 
certo è da controllare ! Infatti il dato, 
 
emergente dal mondo, non par questo... 
Nella natura il Caos sembra regnare. 
Sfugge ci possa essere… un tal gesto 
 
che sappia tutto e ben ricompensare. 
Ma non è vero! E così mi appresto 
come tutto è Perfetto ad «indicare». 

Noi vediamo dominare la forza…, 
ma – se noi ben l’osserviamo – vediamo 
che quel ch’è forte, poi, il vigor suo smorza 
quando raggiunge il limite. E sappiamo 
 
che - in due forze contrarie - non si rinforza 
l’una rispetto all’altra e constatiamo 
che l’Equilibrio è quella dura scorza 
che compensa ogni forza. Ed accertiamo 
 
che quando manca l’equilibrio, un forte 
dinamismo s’attiva… a compensare 
lo squilibrio. E sembra che la morte 
 
– fin dell’azione! – riesca a risanare 
ogni scompenso e che la final sorte 
sia della giusta Pace… il dominare! 
 
 
Questo nei gesti di tutta la natura 
fisica... «E la morale?» io domando 
e rispondo: «La vita ha tal fattura 
che si poggia sui gesti». E – così andando,  
 
con i gesti – questi hanno l’impostura 
del compenso al dissenso. E in quanto al quando 
non lo sappiamo… ma quella struttura 
dell’equilibrio… sì, si andrà affermando. 
 
Dovrem cercare bene in qual maniera… 
Perché non sembra che, se un tale uccide, 
possa un «qualcosa» compensar quel ch’era 
 
e non è più. Ebbene ognun lo vide 
come la morte è simile a frontiera, 
assoluta! Con la morte, chi ride? 



 

 

1715

 

La Fisica soccorre qui il pensiero. 
C’è un principio – «Azione e reazione» –  
nella dinamica: su ogni sentiero 
ci son due forze inverse ad ogni azione. 
 
Pertanto, anche pensando a un gesto nero, 
da una parte si trova una uccisione 
e dall’altra si scopre ch’è anche vero 
l’atto ch’è opposto a quella! Oh, attenzione! 
 
Questo è un principio base e non è poca 
cosa! bisogna crederlo: ogni gesto 
– per quanto la dinamica sia fioca – 
 
è in equilibrio… così! ed io mi appresto 
a sottolinearlo: non si giuoca! 
Della Fisica è un credo manifesto! 
 
 
Così è saputo che non sol la statica 
è in equilibrio grande e veritiero…; 
è in equilibrio pure la dinamica 
assoluta dei gesti e del pensiero. 
 
Da un verso appar dell’uno la fatica, 
dall’altro che, da solo, non è vero: 
c’è anche quel suo inverso e – sintomatica – 
una coppia s’impone sul sentiero. 
 
Pertanto l’Equilibrio qui comanda  
e niente può fuggire via… da quello! 
E questa Perfezion tutto rimanda 
 
all’equilibrio di tutto: il brutto e il bello…, 
il buono e il cattivo… e Dio ti manda 
in Paradiso… comunque, o Fortunello! 

Infatti – avuta la sua vita – ognuno 
avrà per quanto essa abbia di squilibrio… 
in tutti quanti i sensi; e ciascuno 
avrà il prossimo suo a gran ludibrio 
 
di sé… se l’avrà amato. Ad uno ad uno 
correggeremo il disequilibrio…, 
in ogni campo. E davvero nessuno 
sfuggirà all’Assoluto Equilibrio. 
 
È quasi un Dio che agisce «in automatico»! 
Sempre risponde a tono, in ogni modo 
perché ogni modo uman, con fare «pratico», 
 
s’è messo in mano ai gesti. Così odo 
e il mio pensiero mi è molto simpatico: 
vale per tutti e perciò molto io godo. 
 
 
E se chiedete «Come ciò accadrà?», 
«Azione e Reazione» vi ha annunciato 
due divenire opposti… Cosa avverrà, 
varcato il guado della morte? Un dato 
 
sorprendente! Sì, ognuno se ne andrà 
verso il passato, il creduto passato. 
Mai finito… se non nella realtà 
d’un apparente Divenire, stato 
 
dell’Essere, nella psicoanalisi 
fatta da chi è in cammino… ma poi vede 
secondo un trasmutare, nell’analisi 
 
del tutto. Esso si mostra come un piede 
dopo un piede, tanto che sia in dialisi 
la vita – data a gocce – e con la Fede. 



 

 

1716

 

La Fede è un tutto assieme, una famiglia. 
Ma Dio l’ha frammentata in «io», in persone,  
e gioca allo «io-IO»… Così ci piglia 
tutti e divide, in una accettazione 
 
infima, di una sola unica biglia. 
Questa è la sorte singola, l’arpione 
con cui ci aggancia e ci accapiglia 
l’un contro l’altro, in un tremendo agone. 
 
In esso ciascun lotta per emergere, 
e ognuno – poi – affonderà da solo, 
nell’atto – assai fatal! – d’un suo «sommergere 
 
mortale»! E – sia dipinti in alto volo, 
o come quei… cui sia negato l’ergere – 
tutti alla fin ci accascerà lì… al suolo! 
 
 
Iddio «Giustizia» ci ha imposto questo! 
Ha voluto una minima partita 
donare al nostro «io»… così modesto. 
Ciascuno è «niente», ognuno è un «parassita», 
 
che imperversò… su tutto il suo contesto!  
Nell’ultimo respiro della vita 
chiaro lo mostra… sì, in quel dì ‘sì funesto… 
come tutto gli sfugga dalle dita. 
 
Iddio… sì! Ci ha voluto «castigare» 
per imporci una scuola di afflizione, 
in quanto nessun «io» – ci puoi giurare! – 
 
è per se stesso vera soluzione 
se esclude gli altri dal suo verbo «amare»… 
– amarli… come un Dio di Redenzione! – 

Dio vuol che tu identifichi negli ALTRI, 
– in tutti gli altri – il tuo «concreto» Dio. 
Dio vuol che tu ami veramente gli ALTRI 
– come te! – perché il tuo piccolo «io»  
 
partecipa a quel «gioco-giogo» che ALTRI 
chiamano «amore», altri «armeggìo, 
lotta, rivalità, contesa», ed ALTRI 
odio e frastuon… quel ch’è un «fioco brusio». 
 
L’«io» piccolo si sente «immenso e grande», 
per volere di Dio, che vuole dargli 
quello che, in vero, è «oltremodo stragrande»: 
 
il Paradiso dell’«io»… Dio vuol donargli 
d’esser «grandioso» e così, le vivande 
– per darle agli altri – ei deve consegnargli. 
 
 
Per rendere «grandioso» un «miserabile» 
bisogna dargli tutto quanto manca 
al suo «io», e farlo in modo abile 
che gli faccia apprezzare – in una banca 
 
dei valori (ma si, negoziabile) – 
l’importanza del don! Così la stanca 
vita – che lascia tutti, è innegabile! – 
lo avvince agli altri con la bianca 
 
veste di un… «A Dio!». E così avverte 
l’amor per tutto e, a chi abbandona 
la vita –  proprio allora –, Dio sovverte 
 
tutto e tutti, e sì, tutto gli abbona! 
E lo Jo-Jo – disceso già – s’inverte, 
risale il corpo alla primiera zona. 



 

 

1717

 

Tutti i corpi – in potenza, in un tutt’uno – 
li conteneva Adamo. E li ebbe Eva, 
e poi Caino e Abele, e – ad uno ad uno – 
si svolse la matassa… e discendeva 
 
la massa, rotolando, in ciascuno 
dei viventi. Nello Jo-Jo scendeva 
quanto già visto… in verità nessuno 
dei viventi il «visto» corpo… perdeva. 
 
Io vedo il mondo esistere a me intorno, 
e non posso evitarlo, e così – vinto 
dalla creduta morte – mentre torno 
 
alla mia origine, il mio mondo è avvinto 
– a me che torno – e con me fa ritorno 
a quell’Adàm, d’ogni futuro incinto. 
 
 
Torno portando tutta la mia gioia 
che nulla ho perso e non son proprio morto! 
E l’Essere si mostra non più un boia 
che falci tutti e sradichi dall’orto, 
 
ma come una evidente «mangiatoia», 
perché – tutt’altro ch’un come un aborto –, 
assimilo a me – in salamoia –, 
quegli antenati da cui io fui sorto. 
 
Esperimento il «noi». In tutti loro 
son io che li imparento e li fo sposi, 
fratelli, figli, padri…: un vero coro. 
 
Divento tutti gli antenati! Osi 
metterlo in dubbio? Ma non è il lavoro 
che stai facendo già? L’apoteosi? 

Già incontri tanti «io», continuamente, 
da quando nato sei e – senza se –, 
sei chi piange, chi ride, certamente, 
sei sempre tu… E ora dimmi perché, 
 
– tornato, in altro verso e, realmente, 
rientrato in mamma tua – che cos’è 
che dovrebbe impedire –  veramente! – 
d’annetterla a te… visto che è in te? 
 
Tornato anche in tuo padre, similmente, 
perché tu non dovresti assimilare 
anch’egli? E poi, immediatamente, 
 
ricollegare i quattro nonni e fare 
chi li unisce davver, concretamente…, 
visto che sei ovunque, a quanto pare? 
 
  
Saranno i figli avuti a collegare 
tra loro i genitori… sì, di sangue? 
Saranno essi a farli in ver sposare, 
nel filo della vita?… Oh no, non langue 
 
il mio spirito, nell’immaginare 
cosa io farò! Se io sarò un esangue 
osservatore o se vorrò emulare 
– come ora – chi si crede un purosangue… 
 
uno che pensa d’essere chi riempie 
il bicchiere che ha – e fin anche il mare! – 
(Dotato di idee in vero empie, 
 
giacché è Dio il sol tutto a creare!) 
Che farò io quando il mio «io» adempie 
più parti? Crederò che le so «fare»? 



 

 

1718

 

Oh no, avrò capito e finalmente 
che noi osserviamo, punto e basta! Nella 
mia mente sarà chiaro, oh gente, 
che io interpreto e che la bella 
 
parte mia… la recito solamente! 
Dio mi ha dato una «particella». 
La ricalco pur ora! Ché è assente 
ogni altro apporto della mia «rotella». 
 
Sono come ingranaggio: definito 
tutto nel mio rapporto. E nulla slitta, 
nulla friziona. Io sono costruito 
 
per un progetto in cui ogni sconfitta 
sarà vittoria, in cui il tutto è ordito 
da un Dio ch’ogni stortura rende dritta. 
 
 
La vittoria verrà dalla passione 
che avremo messa nella nostra vita,  
dall’interesse e dall’intenzione. 
Dio ci ha proposto una prima partita… 
 
obbligata, ma ci ha dato l’opzione 
di sceglier che ci piace e che c’invita. 
Con il libero arbitrio dà l’occasione 
di ben gradire o no quel che ci addita. 
 
«Ora schiavi voi sie’, dovete fare 
tutto ciò che vi dico IO, stamani! 
Ma poi farete voi come vi pare…». 
 
«Si? Quando?» «Oh sì, quando le vostre mani 
saranno divenute tali da dominare 
ogni cosa: le mani… di tutti… Domani!»  

«Questo “domani” è nella Comunione 
del tutto in tutti, Comunione di Santi. 
Tutti vi apparterrete…» Che emozione! 
«Tutti per uno ed un per tutti quanti!» 
 
È il Paradiso concreto, l’azione, 
nata tutta da Dio e goduta in tanti: 
da tutti quelli con quell’intenzione, 
che ambirono…, vogliosi e titubanti!  
 
Se io – discorde da quello che ho avuto 
dalla sorte – liberamente ambissi 
«d’essere il figlio che Dio ha voluto 
 
fosse Cristo», io – come dissi –  
LO SAREI !! Sì –  volendo! – avrò potuto 
chiudere o aprir… le porte degli abissi! 
 
 
Sta a me chi esser voglio… dopo adesso. 
E se scelgo di pormi in Comunione 
con Gesù… io lo sono: Gesù stesso! 
Lo sarò perché lo vuole la passione 
 
del cuore mio. E questo è un processo 
sicuro, perché Dio ha l’intenzione 
di donarsi e di Gesù il successo 
è a portata di tutti, a condizione 
 
che lo si voglia. Ma chi oggi lo vuole? 
Nessuno! Credon tutti e veramente 
che occorra esser modesti (come suole 
 
    attribuirsi a Gesù)… Solamente 
    che non hanno capito, e me ne duole, 
    che Cristo serve tutti e «fedelmente». 



 

 

1719

 

Nessuno ha capito che vuol darci 
se stesso in prima cosa. Ma Egli vuole 
che noi si sappia bene comportarci, 
che Lo si ami come un caldo sole, 
 
che Lo si voglia e sia tanto un amarci 
che – stretti a Lui, alla Sua immensa mole – 
si possa tutti quanti unificarci, 
in «un cuor solo ed un’anima sola». 
 
Non s’irrita, Gesù, se io voglio Lui, 
s’intristirebbe se il volessi io solo 
per me e ignorassi che nei giorni bui 
 
verso di Lui io so spiccare il volo 
se penso veramente al bene ALTRUI 
e – pensando così – in Lui mi consolo. 
 
 
Allora posso dir con fare certo 
che «Io sarò Gesù», quando – tornato 
nella Comunione dei Santi – il Serto 
Suo sarà donato a chi l’ha amato; 
 
sì, perché io l’ho amato! Ho inferto 
alla mia vita un «sogno» e l’ho sperato: 
d’«Essere in me», e di offrirgli, nel concerto, 
le membra, un cuore immacolato 
 
che lo facesse ESISTERE realmente: 
con il corpo che in vero gli ho ceduto 
quando ciò che io volli veramente 
 
fu la Sua sola volontà. Ho voluto 
a lungo (e davvero intensamente) 
dargli il mio corpo in un concreto aiuto. 

E se sarò Gesù (e anche ciascuno 
altro il potrà) chi sono mentre, adesso, 
sono sicuro d’essere nessuno? 
Non sono immerso in un vero processo 
 
che un dì mi porti a Cristo? E che? Qualcuno 
nega che esista già il mio successo 
se sol ne ho «speranza»? Ad uno ad uno 
«diverremo Gesù», perché su Esso 
 
Dio fece leva ad incontrare l’uomo! 
E noi l’incontreremo perché è Via, 
Verità e Vita. Nel grande Tomo 
 
dell’Esistenza e della nostalgia,  
Gesù ci aspetta… tutti ed io – buonuomo! – 
l’aspetto fin da adesso, e così sia! 
 
 
L’aspetto come un grande innamorato.  
Da ben trent’anni e senza altra passione 
cerco il suo incontro e gli sono andato 
dietro senza nessuna esitazione. 
 
Come Egli disse non mi sono voltato 
a seppellir mio padre, e l’attenzione 
ho posta sempre sul suo verbo, dato 
davvero per Vangelo. E – l’altre zone 
 
della mente – tutte l’ho indirizzate 
a Lui. Un chiodo fisso è diventato 
finché con tante cose, che ho tentate, 
 
m’è parso che si fosse un po’ accorciato 
il distacco e che spesso ho cercate  
l’opere già… a Gesù immedesimato. 



 

 

1720

 

   

 
 
 
Canto terzo 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Avremo il Paradiso Terrestre,  
immedesimati in Cristo. 
La mia vita è Sua  
ed Egli, grazie anche a me, 
respira e cammina realmente,  
vive ancora nel mondo. 
Perché rincorrere il modello  
d’una astratta modestia,  
anziché quello,  
concreto e glorioso  
di chi si butta per salvare,  
e sembra che – maldestro! –  
anneghi e… muoia? 
Il 9 giugno 2004  
avrò il Paradiso dell’esistenza: 
sarò proprio Gesù!  
Come chiunque l’abbia  voluto. 



 

 

1721

 

Posso io dire allor che sono giunto 
a coronare già il mio bel cammino, 
posso perché a Gesù mi son congiunto, 
posso perché Egli è tutto il mio destino. 
 
Egli vuole gli eroi e a questo punto 
io scopro che lo son, perché io abbino 
del tutto me a Lui, eroe compunto 
che fu assai mite con il suo assassino. 
 
E a chi mi attribuisce l’immodestia 
d’ambire a tanto, io dico: «State attenti! 
Avete forse una maligna bestia, 
 
annidata nel cuor! Se si è credenti 
si diffidi ogni eccesso di modestia, 
che illude di vittoria e si è perdenti!»  
  
 
S’io vinco, vinco non in me, ma in Cristo. 
Mi son messo a tacere quando scelsi 
il Suo al mio criterio. Ed ora assisto 
a quanta pace, dopo che io svelsi 
 
la mia natura. Ogni vittoria acquisto 
grazie a Lui, e (grazie agli eccelsi 
Suoi voti su me), così, così resisto 
ai duri attacchi, che sempre li divelsi. 
 
I più feroci furon della Chiesa: 
un prete ha definito me superbo 
perché non cedo a lui ma alla difesa 
 
d’un Cristo vivo; e intanto, con riserbo, 
il Monsignor rincorre quell’intesa 
con quel modello astratto che egli ha in serbo. 

Mi sento già in Paradiso, e sento 
che quel Gesù che io amo veramente 
è vivo in me, è nel mio sentimento, 
respira col mio fiato, è qui presente. 
 
Non mi si crede e non è un mio tormento, 
non è un cruccio per me; so che la gente 
poi lo saprà; e che, nel firmamento, 
l’esile stella mia sarà splendente, 
 
di Cristo. Io sono uno che ormai vola 
quasi discosto dalla realtà. 
Vedo tutto dall’alto e mi consola 
 
l’idea che molto presto finirà 
questa mia vita poveretta e sola 
e poi dell’amor mio, di Dio… sarà.  
 
 
Credetemi, che io, il nove di giugno 
del prossimo anno, conto d’iniziare 
il finale ritorno e non impugno 
lagne, io non rivendico a Chi il «fare» 
 
domina in assoluto. E non m’ingrugno, 
giovane ancor, a questo mio viaggiare, 
sessantaseienne. Oh finalmente espugno 
del tutto me! Oh, potrò rifiatare! 
 
Il GIOCO-GIOGO della mia vita è fatto! 
«Rien ne va plus!» e so che in quella data 
– doppion di Cristo, io, datone l’atto – 
 
lascerò tutti con quest’annunciata 
dipartita: «Giunto nel posto adatto 
– cui infine andrem! – Vincita sconfinata!» 



 

 

1722

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

1.990-1.993 / settembre 2.003 – 
Via Teodosio 2 MI / Via larga 12 Saronno VA 

 


